
 

 
 
 

ПОЛЕГЛИМ  

ЗАХИСНИКАМ  І  ЗАХИСНИЦЯМ   

УКРАЇНИ 

  



 

 
 
 
 
 

Bohdan KINDRATIUK  
 
 
 
 

ESSAYS OF MUSICAL ART 
OF GALICIAN-VOLHYNIAN 

PRINCIPALITY 
 

Second edition,  
corrected and supplemented 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ivano-Frankivsk 
Vasyl Stefanyk Precarpathian National University 

2024  



 

 
 
 
 
 
 

Богдан КІНДРАТЮК 
 
 
 

НАРИСИ  

МУЗИЧНОГО МИСТЕЦТВА  

ГАЛИЦЬКО-ВОЛИНСЬКОГО 

КНЯЗІВСТВА  
 

Видання друге, виправлене й доповнене 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Івано-Франківськ 

Прикарпатський національний університет  

імені Василя Стефаника 
2024 



 

УДК 78(477.8) (091)«ІХ/ХІV»    
    К41 
 

    Кіндратюк Б.  
Нариси музичного мистецтва Галицько-Волинського 

князівства. Вид. 2-ге, випр. і доп. / [ред. і авт. перед. 

слова Ю. Ясіновський]. Івано-Франківськ : Прикар-

пат. нац. ун-т ім. В. Стефаника, 2024. 294 с. 
ISBN 978-966-640-568-8 
 

У нарисах уперше зібрано й систематизовано матеріяли про музичне мис-

тецтво Галицько-Волинського князівства, королівства Руси. Музика цього періо-
ду є важливим, але малодослідженим її історичним етапом, який забезпечив роз-

виток української музики після падіння середньовічної Києворуської держави. 

Розглядаються народна творчість, інструментальна культура, музичний побут 

княжого двору й міста, церковний спів, дзвонарство. У другому виданні узагаль-

нено нові факти, змінено окремі акценти як запоруку повнішої та правдивішої 

реконструкції тогочасного розвою полінаціонального музичного мистецтва в 

зазначеному ареалі. 

УДК 78(477.8) (091)«ІХ/ХІV»    

 

    Kindratiuk B.  
Essays of Musical Art of Galician-Volhynian Principa-

lity. 2nd ed., rev. and exp. / [ed. and author of the 
foreword Y. Yasinovskyi]. Ivano-Frankivsk : Vasyl 
Stefanyk Precarpathian University, 2024. 294 p.  
 

The essays are an unprecedented collection of systematized materials on musical 
art of Galician-Volhynian Principality of the Rus’ Kingdom. The music of this 
period is its significant but uninvestigated historic stage, which contributed to the 
development of Ukrainian music after the collapse of the medieval Kyivan Rus’ 
state. The essays provide analysis of folk art, instrumental music culture, music in 
everyday life of princely courts and towns, church chants, and chiming art. The 
second edition summarizes new facts and shifts some of the accents as a guarantee 
of a more complete and truthful reconstruction of the development of multinational 
musical art in this area.  

 
Рецензенти:  
Петро КРУЛЬ, доктор мистецтвознавства, професор, завідувач кафедри 

виконавського мистецтва Навчально-наукового інституту мистецтв 

Прикарпатського національного університету імені Василя Стефаника; 

Наталія СИРОТИНСЬКА, докторка мистецтвознавства, професорка 

кафедри музикознавства і хорового мистецтва Львівського національ-

ного університету імені Івана Франка.       

 

Друкується за ухвалою вченої ради Навчально-наукового інституту мистецтв 

Прикарпатського національного університету імені Василя Стефаника  

(протокол № 3 від 19 грудня  2023 р.) 
 

ISBN 978-966-640-568-8                        © Прикарпатський національний університет 

ім. В. Стефаника, 2024 

    © Кіндратюк Б., 2024 

К41 

К41 



5 

ЗМІСТ 

 

ПЕРЕДНЄ СЛОВО. Юрій Ясіновський...................... 

ПЕРЕДМОВА......................................................... 

ВСТУП.................................................................. 

INTRODUCTION..................................................... 

I. ПЕРЕДУМОВИ РОЗВОЮ МУЗИЧНОГО МИСТЕЦТ-

ВА В АРЕАЛІ КНЯЗІВСТВ ГАЛИЦЬКИХ І 

ВОЛИНСЬКИХ ЗЕМЕЛЬ......................................... 

II. РОЗВИТОК ФОЛЬКЛОРНИХ ЖАНРІВ................ 

III. НАРОДНА ЕПІКА, ЇЇ ТВОРЦІ ТА ВИКОНАВЦІ.. 

IV. СКОМОРОХИ................................................... 

V. РУКОПИСНА КНИЖНІСТЬ. ЦЕРКОВНИЙ СПІВ.. 

VI. ЛІТОПИСНИЙ МИТУСА: СПРОБА ПЕРЕОСМИС-

ЛЕННЯ ЗВИЧНОГО ОБРАЗУ.................................. 

VII. ДЗВОНИ ТА ДЗВОНАРСЬКЕ МИСТЕЦТВО........ 

VIII. ОСВІТА Й МУЗИКА....................................... 

IX. ІНСТРУМЕНТАЛЬНА КУЛЬТУРА, МУЗИКА В 

ПОБУТІ ТА ВІЙСЬКУ............................................ 

ПІСЛЯМОВА......................................................... 

AFTERWORD........................................................ 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ...................... 

ІМЕННО-ОСОБОВИЙ ПОКАЖЧИК.......................... 

ПОКАЖЧИК ГЕОГРАФІЧНИХ НАЗВ...................... 

ПРЕДМЕТНИЙ ПОКАЖЧИК.................................. 

7 

9 

24 

30 

 

 

34 

46 

68 

82 

91 

 

112 

127 

159 

 

179 

215 

220 

225 

260 

273 

281 

 
 

  



6 

TABLE OF CONTENTS 

 

FOREWORD. Yurii Yasinovskyi................................ 

PREFACE.............................................................. 

INTRODUCTION..................................................... 

INTRODUCTION.....................................................  

I. PRECONDITIONS FOR THE DEVELOPMENT OF 

MUSICAL ART IN THE PRINCIPLATITIES ON THE 

GALICIAN AND VOLHYNIAN TERRITORIES............ 

II. DEVELOPMENT OF FOLKLORE GENRES.............  

III. FOLK-EPICS, THEIR CREATORS AND 

PERFORMERS....................................................... 

IV. SKOMOROKHS.................................................  

V. HANDWRITTEN MANUSCRIPTS. CHURCH 

SINGING............................................................... 

VI. THE LEGENDARY MYTUSA: AN ATTEMPT TO 

REINTERPRET A FAMILIAR IMAGE.......................  

VII. BELLS AND THE ART OF BELL-RINGING..........  

VIII. EDUCATION AND MUSIC................................ 

IX. INSTRUMENTAL CULTURE, MUSIC IN DAILY 

AND MILITARY LIFE.............................................  

EPILOGUE.............................................................  

AFTERWORD........................................................ 

REFERENCES........................................................ 

INDEX OF PEOPLE................................................ 

INDEX OF GEOGRAPHICAL NAMES........................ 

INDEX OF TERMS.................................................. 

7 

9 

24 

30 

 

 

34 

46 

 

68 

82 

 

91 

 

112 

127 

159 

 

179 

215 

220 

225 

260 

273 

281 



7 

 

 

 

ПЕРЕДНЄ СЛОВО 

 

Ця невелика книжечка розповідає про музичну істо-
рію Галицько-Волинської держави. Перед Читачем 
оживають ще донедавна німі сторінки нашої далекої 
минувшини. А це героїчні пісні-хвали на честь князів 
і ратних звитяг воїнів, оповіді-співи про великих 
князів київських, багатобарвна музика волинських і 
галицьких міст, щирі пісні-молитви до Пресвятої Бо-
городиці, урочисті гимни й грімкий дзвін во славу 
Господа Бога. У галицькому мистецтві зростає заці-
кавлення власне мистецьким, милозвучним і яскра-
вим співом. Поціновуються словутні співаки, ім’я од-
ного з яких – Митуса – називає наш літопис. Цей пе-
ріод в історії української музики є дуже важливим, бо 
саме з нього починається поступова переорієнтація з 
візантійсько-балканської культурної традиції на євро-
пейську. Якщо ж бути точнішим, то ця зміна на-
прямку культурного впливу відбулася в руслі загаль-
ного росту європейської цивілізації, у річищі її посту-
пового унезалежнення від Візантії та усвідомлення 
власної культурної ідентичности. Та поки що ми дуже 
мало знаємо про музичне мистецтво тих далеких ча-
сів. Ця музика для нас залишається німою, і насампе-
ред через надзвичайно малу кількість збереженого ма-
теріялу й самих музичних пам’яток. Тому, мабуть, 
так довго не було сміливців, котрі б узялися до сум-
лінної наукової праці на ниві старогалицької музики. 

І ось перед нами така праця, автор якої поста-
вив собі за мету зібрати доступний матеріял, інтер-
претувати його і на цій основі реконструювати му-
зичні сторінки Галицько-Волинської держави. Чи 
вдалася книжка авторові? Мабуть, що так. Він сум-



8 

лінно аналізує літописні звідомлення, зіставляє їх за 
різними списками і редакціями, призбирує археоло-
гічний та іконографічний матеріял з історії інстру-
ментальної культури й дає йому вмілу інтерпретацію. 
Здійснює цікаві пошуки в пісенному фольклорі, зби-
рає та систематизує маловідомий матеріял про дзво-
ни. У той же час автор цілком слушно мало пише про 
церковний спів, оскільки тут потрібні спеціальні фа-
хові знання, якими українське музикознавство, на 
жаль, сьогодні поки що володіє не в повній мірі. Та й 
із самими нотними пам’ятками цієї доби поки що не-
має достатньої ясності й вони слабо локалізуються 
Галицькою землею. Хоч, звичайно, такі повинні були 
створюватися, та про них дійшли до нашого часу 
тільки деякі згадки. Але це справа майбутніх спе-
ціяльних досліджень. Можливо, у декого з читачів 
може закрастися сумнів – а чи варто було взагалі пи-
сати про цю добу, коли так мало збереглося джерел? 
Чи можна на підставі так обмеженого матеріялу ро-
бити якісь ширші висновки й чи взагалі на нашій 
Галицькій землі й Волині щось істотного творилося в 
той далекий час? Думаю, що варто. Бо наприкінці 
XVI ст. ми бачимо такий могутній ріст тут музичного 
мистецтва, такі потужні зрушення та реформи в цер-
ковній музиці (офіційне запровадження нового кон-
цертуючого стилю, перехід на лінійний нотопис, 
реформа музичної освіти), що годі думати, ніби вони 
не мали тривалого й систематичного підготовчого пе-
ріоду, початок якого, без сумніву, сягає доби князя 
Романа та його сина короля Данила. 

Сподіваємося, що ця праця Богдана Кіндратюка, 
автора з Івано-Франківська, зацікавить вдумливого й 
допитливого Читача і започаткує глибші студії над 
музичною культурою княжої доби в цілому та її во-
линськими й галицькими сторінками зокрема. 

 

Юрій Ясіновський  
Львів, 21 червня 2020 р. 



9 

 
 

 

 

ПЕРЕДМОВА 

 

Після першої публікації «Нарисів музичного мис-

тецтва Галицько-Волинського князівства» минуло 

більше 20-ти років1. Спонукою до другого видання, 

відповідно, із такою ж назвою, стала потреба не 

тільки внести окремі уточнення чи виправити допу-

щені огріхи, а й оновлення методології наукового по-

шуку, модерні результати археологічних досліджень і 

медієвістичних студій стосовно розвитку мистецтва 

на Галицьких і Волинських землях княжої доби2. 

У новітньому фундаментальному багатокнижжі 

«Історія української культури» другий том присвя-

чений її розвитку в ХІІІ – першій половині XVII сто-

літь3. Особливу вагу в окресленні розвою мистецтва 

                                                           
1
 Б. Кіндратюк. Нариси музичного мистецтва Галицько-Волинського 

князівства [=Історія української музики: Дослідження, вип. 9 / [ред. і авт. 

перед. слова Ю. Ясіновський]; Інститут українознавства імені Івана 

Крип’якевича НАН України]. Івано-Франківськ – Львів 2001. 
2
 Див., наприклад, серію Княжа доба: історія і культура / [ред. 

Я. Ісаєвич, Л. Войтович, В. Александрович]; НАН України, Ін-т українозн. 

ім. І. Крип’якевича. Львів (2007–2022/1–16); Р. Михайлова. Художня куль-

тура Галицько-Волинської Русі. Київ 2007; С. Терський. Княже місто 

Володимир. Львів 2010; Ю. Ясіновський. Музичний світ літописця Несто-

ра. Вісник Прикарпатського університету: мистецтвознавство: на поша-

ну доктора мистецтвознавства, проф. Ганни Карась / [ред. М. Станкевич, 

В. Дутчак]. Івано-Франківськ (2015/32), с. 98–105; О. Чуйко. Мистецтво 

Галицько-Волинського князівства в контексті міжнародних взаємозв’яз-

ків. Івано-Франківськ 2020; Галицько-Волинська держава: історія, поста-

ті, культура : бібліогр. покажч., присвяч. 810-річному ювілею Галицько-

Волинської держави / ОУНБ ім. І. Франка; [уклад. В. Дволітка, вступ. ст. 

І. Драбчук, відп. за вип. Л. Бабій]. Івано-Франківськ 2009. 
3
 Українська культура ХІІІ – першої половини XV ст. Історія україн-

ської культури : у 5-ти томах, т. 2 : Українська культура ХІІІ – першої по-



10 

пізнього середньовіччя має розділ, де описано здобут-

ки музики ХІІІ – першої половини XV ст.4 Теж у київ-

ському виданні в першій частині семитомника на 

матеріялах народної традиційної музичної творчости 

висвітлено історію української музики від її витоків, 

окреслено жанри вокальної та інструментальної народ-

ної музики. Вона виплекалася на українських етніч-

них теренах (пісні приурочені обрядові, неприурочені 

епічні, ліро-епічні й ліричні побутові тощо)5. 

Кращому орієнтуванню в результатах вивчення 

давньої мистецької культури сприяє узагальнення 

Леонтієм Войтовичем (1951–2023) традиції дослі-

дження науковцями Інституту українознавства імені 

Івана Крип’якевича НАН України історії Галицько-

Волинської держави й діяльности короля Данила Ро-

мановича (1200/1201–1264). Такі студії, як відзначе-

но, започаткували праці Дениса Зубрицького, Антона 

Петрушевича, Ісидора Шараневича, Михайла Грушев-

ського та його учнів6.  

Підсумовуються дослідження у сфері музичної 

археології7, зокрема систематизуються в контексті 

                                                                                                                                  
ловини ХVII століть / [редкол. тому Я. Ісаєвич (гол. ред.), Ю. Ясіновський, 

Л. Войтович та ін.]. Київ 2001, с. 205–350. 
4
 Ю. Ясіновський. Пісенний фольклор і музичне мистецтво. Там само, 

с. 322–333. 
5
 Історія української музики: у 7-ми томах. Друге вид.: перероб., доп. / 

[редкол. Г. Скрипник (гол.) та ін.]; НАН України. ІМФЕ ім. М. Т. Риль-

ського. Київ 2016, т. 1: Від найдавніших часів до XVIII ст., кн. 1: Народна 

музика. О. Богданова, С. Грица, Р. Гусак та ін. 
6
 Л. Войтович. Король Данило Романович та історія Галицько-Волин-

ської держави в дослідженнях Інституту українознавства ім. І. Крип’яке-

вича НАН України. Доба Короля Данила в науці, мистецтві, літературі : 

матер. Міжнар. наук. конф. (29–30 лист. 2007 р., Львів). Львів 2008, с. 98. 
7
 Див., приміром: П. Круль. Східнослов’янська інструментальна куль-

тура: історичні витоки і функціонування. Івано-Франківськ 2006; И. Зин-

кив. Украинско-польские средневековые лировидные инструменты: по-

пытка сравнительного анализа. Ars inter Culturas / [red. naczelny J. Cha-

ciński]; Akademia Pomorska w Słupsku. Słupsk 2018, s. 65–77. 



11 

давньослов’янського інструментарію дані про архео-

логічні музичні інструменти середньовічної Руси, 

осібно знайдених на історичних землях князівств Га-

личини й Волині8. Нагромаджується матеріял для їх-

нього каталогу9. 

Глибшому пізнанню основ музики княжого Га-

лича допомагають праці, які розширюють знання з 

його історії культури. Приміром, перекладено з поль-

ської найцінніші наукові студії Йосипа Пеленського 

(1879–1957) «Галич в історії середньовічного мистецт-

ва на основі археологічних досліджень і архівних 

джерел»10, уперше опублікованих на початку ХХ ст., 

нагадано про українське походження цього медіє-

віста. У перевиданні його праці Юрій Лукомський 

спробував відтворити бібліографію наукових надбань 

дослідника, уклав відповідний покажчик11.   

Водночас вагомим унеском до вивчення цер-

ковної музики середньовічної України є дослідницькі 

досягнення Ю. Ясіновського стосовно студій візантій-

ської гимнографії та церковної монодії, їхньої сло-

                                                           
8
 С. Терський, І. Зінків. Археологічні музичні інструменти з території 

Галицько-Волинської держави в контексті слов’янського інструментарію 

X–XIV ст. Східноєвропейський історичний вісник / [ред. В. Ільницький]. 

Дрогобич (2022/22), с. 8. Наукові результати статті, на думку авторів, 

мають методологічне значення та будуть надійним підложжям для корект-

ної ідентифікації археологами артефактів музично-інструментальної куль-

тури середньовічної України (Там само).  
9
 І. Зінків. Про створення каталогу середньовічних музичних інстру-

ментів із території України. Українська культура: минуле, сучасне, шляхи 

розвитку : наук. зб. / [упор. і ред. В. Виткалов]. Рівне (2020/34), с. 9–18. 
10

 Й. Пеленський. Галич в історії середньовічного мистецтва на основі 

археологічних досліджень і архівних джерел. Галич : зб. наук. пр. / [ред. 

М. Волощук; перекл. з пол. Ю. Угорчак, Ю. Лукомський, Т. Романюк, 

Л. Мазурчак, із латини Р. Паранько; упоряд. покажч. Ю. Лукомський]. Іва-

но-Франківськ (2018/серія 2, вип. 4), с. 5–297. 
11

 Там само, с. 307–318. 



12 

в’янської рецепції в писемних пам’ятках цього часу12. 

Гимнографія та сакральна монодія стали знаковим 

кодом української культури. Вони підтвердили на-

ступність греко-візантійської півчої традиції та під-

ніжжя християнських вартостей, виразну пов’яза-

ність українського середньовіччя і барокової доби13. 

Таку спадковість підкріплює музично-поетична інтер-

претація Н. Сиротинською празника Успення Пре-

святої Богородиці14. 

Віднаходяться нові зображення музичних інст-

рументів, приміром, на унікальній середньовічній 

фресці Вознесенської церкви буковинського містечка 

Лужани (найдавнішого храму Буковини, зведеного в 

XIV ст.). Їх уперше досліджено Іваном Кузьмінським 

(1983–2023). Науковець ставить ці малюнки в один 

ряд із двома іншими середньовічними шедеврами іко-

нографічної музичної спадщини – фресками Києво-

Софійського собору й каплиці Святої Трійці в 

Любліні15. 

                                                           
12

 Ю. Ясіновський. Гимнографія у пам’ятках доби короля Данила. Доба 

Короля Данила в науці, мистецтві, літературі. Львів 2008, с. 294–307; 

Його ж. Візантійська гимнографія і церковна монодія в українській ре-

цепції ранньомодерного часу [=Історія української музики: Дослідження, 

вип. 18 / Ін-т українознавства ім. І. Крип’якевича НАН України]. Львів 

2011. Гимнографія – особливий вид музично-поетичного мистецтва. Її 

джерела віднаходять у найдавніших формах релігійної творчости – греко-

еллінській мітології, давньоєгипетській і давньоєврейській релігійній епіці, 

індійських ведах, іранській Авесті, релігійних гимнах Шумеру й Вавилону 

(Його ж. Гимнографія у пам’ятках доби короля Данила, с. 297). 
13

 Н. Сиротинська. Перло многоцінноє: музично-поетичний світ бого-

родичної гимнографії. Львів 2014. 
14

 Її ж. Музично-поетична інтерпретація празника Успення Пресвятої 

Богородиці доби короля Данила. Доба Короля Данила в науці, мистецтві, 

літературі, с. 308–324. 
15

 І. Кузьмінський. Cередньовічні музичні інструменти на фресці Воз-

несенської церкви села Лужани, найдавнішого храму української Букови-

ни. Міжнародний вісник: Культурологія. Філологія.: зб. наук. пр. / Нац. 

акад. керів. кадрів культури і мистецтв, Одес. нац. муз. акад. ім. А. В. Неж-

данової. Київ (2018/2), с. 34–35. 



13 

Ретельніше опрацювання Автором давньорусь-

ких літописів і хронік, фундаментальних праць 

M. Грушевського «Історія України-Руси»16, «Історія 

української літератури»17, посприяло залученню шир-

шого кола джерел до висвітлення музики Галицьких 

і Волинських земель княжого часу, у тому іконогра-

фічних, можливість подати деякі ілюстрації в ко-

льорі, із чіткішим зображенням18. 

 Вивченню генези української культури на тере-

нах нашого краю допомагають пошукові студії 2006–

2024 років науковців Інституту історії, етнології і ар-

хеології Карпат (директор Микола Кугутяк) Прикар-

патського національного університету ім. В. Стефани-

ка. За обґрунтованим твердженням очільника Інсти-

туту тутешні монастирі були цивілізаційними рушія-

ми княжої доби, вони виступали не лише центрами 

духовности, а й освіти, мистецтва, науки19.  

Водночас дослідження мистецтва княжої доби в 

ареалі Прикарпаття особливо активізувалося після 

                                                           
16

 М. Грушевський. Історія України-Руси : в 11 томах, 12 кн. 

[=Пам’ятки іст. думки України] / [гол. редкол. П. Сохань]. Київ 1991‒2000.  
17

 Його ж. Історія української літератури : у 6-ти томах, 9 кн. [=Літе-

ратурні пам’ятки України]. Київ 1993–1995; Б. Кіндратюк. «Історія укра-

їнської літератури» Михайла Грушевського як органологічне джерело : 

моногр. Вид. 2-ге, випр. і доп. Івано-Франківськ 2017. 
18

 Пам’ятаємо пропозицію Віри Свєнціцької (1913–1991) досліджувати 

музичну культуру минулого під кутом зору різних видів мистецтва й ство-

рення та сприймання його творів у взаємозв’язку (В. Свєнціцька. Основні 

етапи розвитку українського малярства XVІ–XVIII ст. та відбиття явищ 

музичної культури в малярських творах. Українське музикознавство / 

[упор. та вступ О. Шреєр-Ткаченко]. Київ (1971/6), с. 216–227). Доречно у 

фундаментальній праці сучасного валлійського дослідника Нормана Дей-

віса «Європа: Історія» подано не тільки репродукції давніх малярських 

творів, а й пояснення до них; вони допомагають краще усвідомити симво-

лічне значення зображеного. Прикметними є поміщені в книзі історії ви-

никнення та ноти характерних пісень певних періодів (Н. Дейвіс. Європа: 

Історія / [пер. з анг. П. Таращук, О. Коваленко]. Київ 2001). 
19

 М. Кугутяк. Монастирі давнього Галича – духовні обереги українсь-

кої нації. Івано-Франківськ 2023. 



14 

створення Мирославом Волощуком 2015 року при ка-

федрі всесвітньої історії цього вишу Центру медієвіс-

тичних студій. Пошукова робота викладачів, науков-

ців із Галича, Івано-Франківська, Коломиї та інших 

міст, залучення до такої діяльности здобувачів вищої 

освіти здійснюється в рамках загальної теми «Цент-

рально-Східна Європа: етнополітичні процеси, со-

ціальні трансформації, міжнародні відносини» (дер-

жавний реєстраційний номер 0112U003030), а також 

у межах двох дослідницьких напрямів Центру – «Га-

лич і Галицька земля (до кінця XVIII ст.)» та «Міг-

раційні процеси і міжнародні відносини в Європі ІХ–

XIV ст.». Завдяки консолідованим зусиллям уже 

опубліковано більше десяти випусків збірника науко-

вих праць «Галич». Щорічник пропонує серію ціка-

вих розвідок до історії цього славетного міста, кня-

жого, церковного (єпископського й митрополичого) 

осередку Галицької землі, Прикарпаття та України 

загалом20. Серед авторів – науковці не тільки з її те-

ренів, а й зарубіжжя, які часто окреслюють питання 

в дусі гострих принципових дискусій. Звісно, такий 

підхід є важливим на шляху пошуку Істини.  

Організована М. Волощуком 2017 року спільно 

з науковцями Інституту історії Яґеллонського універ-

ситету (м. Краків) Міжнародна наукова конференція 

«Середньовічна Русь: проблеми термінології» сприяла 

артикулюванню пропозицій стосовно її перегляду у 

світлі нових методологічних підходів. У збірнику, 

опублікованому за матеріялами форуму, наголошуєть-

ся на хибному домінуванні з ХІХ–ХХ ст. в науковій 

літературі переважно історіографічних найменувань 

(Галицька Русь, Галицько-Волинське князівство, Га-

лицько-Волинська держава, Південно-Західна Русь, 

Червона Русь і т. д.). Підкреслено, що ці терміноло-

                                                           
  

20
 Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]; Прикарпат. нац. ун-т  

ім. В. Стефаника. Івано-Франківськ 2016–2019, № 1–5. 



15 

гічні назви державних утворень у кордонах Галиць-

кої землі Х–XIV ст. дисонують з опертими на дже-

рела історичними (Галицька земля, Галичина, Gali-

cia). Наголошується, що антропологізація вивчення 

історії допоможе позбутися не тільки термінологічної 

плутанини, а й через доречно застосовані назви кра-

ще зрозуміти хід історичного процесу як ланку взає-

мообумовлених дій окремих осіб21. Такий методоло-

гічний підхід у державонайменуванні окреслених те-

ренів обраного часового проміжку дозволяє викорис-

тання термінів «держава Ростиславовичів», «держава 

Романовичів», «королівство Руси» (Regnum Russiae), 

що чітко й безапеляційно корелюються зі свідчен-

нями писемних джерел і сфрагістичним матеріялом22. 

При систематизації фактів пропонується «ретельно 

“пересипати” хронологію, грамотно підбираючи її са-

ме під галицький, волинський чи галицько-волинський 

епізоди історії»23. 

Сучасні напрацювання окреслюють міцне під-

ґрунтя розвитку музичної культури Галичини та Во-

лині княжої доби. Зміцнюють його також наукові 

розвідки Ігоря Скочиляса (1967–2020) про значення 

Галича в історії київського християнства24, Леонтія 

Войтовича, зокрема стосовно часу руйнування тут 

                                                           
21

 Однак, перебуваючи на антропологічній позиції, важливо не 

зосереджуватися тільки на тих положеннях, які тяжіють до теорії еліт, а 

звідси основна увага дослідників звертається до вивчення шляхетного ста-

ну. Натомість, не менший інтерес викликають студії повсякденного життя 

різних прошарків населення, приміром, селян, побут і творчість яких особ-

ливо відображена в народній культурі, зокрема фольклорі. 
22

 М. Волощук. Мовою джерел? Термінологічні аспекти історіографіч-

ного державонайменування на прикладі Галицької землі Х–XIV ст. Серед-

ньовічна Русь: проблеми термінології [=Colloquia Russica, Series II, vol. 4] / 

[ред. М. Волощук, В. Нагірний]. Івано-Франківськ – Краків 2018, с. 265. 
23

 Там само, с. 278. 
24

 І. Скочиляс. Княжий Галич в історії київського християнства. Духов-

на спадщина Давнього Галича : наук. зб. / І. Скочиляс, В. Фрис. Львів 2018, 

с. 29–158. 



16 

Успенського собору25. Корисними є кількадесятилітні 

напрацювання Богдана Томенчука у сфері археології 

городищ Галицько-Буковинського Прикарпаття26, іс-

торичної топографії городищ Галича й Малої Гали-

цької землі ХІІ–ХІІІ ст.27, узагальнюючі праці Ігоря 

Коваля (1960–2019) та інших науковців про археоло-

гічні знахідки із цих теренів28. Вони допомогли під-

сумувати дослідження долітописного, літописного й 

пізньосередньовічного Галича29. На підложжі новітніх 

узагальнень Б. Томенчуком у невеликому історич-

ному екскурсі окреслено нинішнє бачення перипетій 

у державі, першою столицею якої було саме це 

місто30.  

Продовжено систематизацію відомостей про ту-

тешнє мистецьке відливання31, обґрунтовано зна-

чення графіті із цих теренів як своєрідного наукового 

джерела32. Корисними для орієнтування в подіях 

русько-угорських відносин княжої доби стали праці 

                                                           
25

 Л. Войтович. Коли було зруйновано Успенський собор у Галичі. 

Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ (2018/3), 

с. 107–118. 
26

 Б. Томенчук. Археологія городищ Галицької землі. Галицько-Буковин-

ське Прикарпаття: матер. архелог. дослід. 1976–2006 рр. Івано-Фран-

ківськ 2008.  
27

 Його ж. Галич і Мала Галицька земля ХІІ–ХІІІ ст. Історична топо-

графія городищ. Івано-Франківськ 2016. 
28

 І. Коваль. Вітольд Ауліх та археологічні студії княжого Галича. Галич 

: зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ 2016, серія 2, вип. 1; 

І. Коваль, І. Миронюк. Сучасна археологія княжого Галича і Галицької 

землі : моногр. Івано-Франківськ 2015; І.  Коваль, М. Коваль, А. Петраш, 

Т. Зіньковський. Галицькі фрески та мозаїки. Івано-Франківськ 2017 та ін. 
29

 Б. Томенчук. Археологія давнього Галича. Галич : зб. наук. пр. / [ред. 

і впоряд. покажчиків М. Волощук]. Івано-Франківськ (2022/сер. 2, вип. 9). 
30

 Там само, с. 76–151. 
31

 В. Пуцко. Давньоруське художнє лиття зі старого Галича. Галич : зб. 

наук. пр. / [ред. А. Стасюк]. Івано-Франківськ (2021/6), с. 155–164. 

 
32

 В. Kopнiєнкo. Eпiгpaфiкa caкpaльниx пaм’ятoк Гaличa (XII–XIX cт.). 

Там само / [peд. M. Boлoщук]. Iвано-Фpaнкiвcьк (2018/сep. 2, вип. 3), с. 3. 



17 

Марти Фонт, доречне зведення нею відомостей із різ-

них джерел у порівняльні таблиці33. 

Про музичне мистецтво згадано в узагальнених 

Радою Михайловою відомостях, що сприяють систем-

ному опису художньої культури Галицько-Волинської 

Руси34. Розширюють уявлення про нього студії Олега 

Чуйка стосовно мистецтва цього регіону як багато-

вимірне явище й поважну складову культури35. Дока-

зано, що потужним чинником розвою мистецтва було 

його перебування в європейському культурному прос-

торі (щільний зв’язок зі своєю багатою спадщиною та 

різнобічні взаємовідносини із сусідніми й далекими 

країнами)36. У перспективі така основа сприятиме 

кращому осмисленню проблеми запозичення і транс-

формації інноваційного взірця в українській музиці.  

Висновки Олександри Цалай-Якименко (1932–

2018) та Юрія Ясіновського стосовно професіоналі-

зації діяльности музик в XIV–XV ст., особливо коли з 

часів Литовсько-Руської держави на галицько-волин-

ських землях формувалися нові соціяльні умови37, 

                                                           
 
33

 М. Фонт. Галич у системі русько-угорських відносин ХІ–ХІІІ ст. Там 
само / [peд. М. Волощук]. Івано-Франківськ (2021/сер. 2, вип. 7), с. 33, 34, 
46, 203–204 та ін. 

34
 Р. Михайлова. Художня культура Галицько-Волинської Русі. Київ 

2007 (деякі критичні зауваги стосовно цієї праці див., приміром: Б. Кінд-
ратюк. Дзвонарська культура України [=Історія укр. музики: Дослідження, 
вип. 19 / ред. Ю. Ясіновський; Ін-т українознав. ім. І. Крип’якевича НАН 
України]. 2-ге, випр. і доп. вид. Івано-Франківськ 2015, с. 75–76). 

35
 О. Чуйко. Мистецтво Галицько-Волинського князівства в контексті 

міжнародних взаємозв’язків : моногр. Івано-Франківськ 2020. 
36

 Його ж. Мистецтво Галицько-Волинського князівства в культурному 
просторі європейського середньовіччя : автореф. дис. ... доктора мис-
тецтвознавства. спец. 26.00.01 – теорія та історія культури / НАН України, 
Інститут мистецтвознавства, фольклористики та етнології ім. М. Т. Риль-
ського. Київ 2021, с. 22–28. 

37
 О. Цалай-Якименко, Ю. Ясіновський. Музичне мистецтво давнього 

Острога. Острозька давнина. Дослідження і матеріали, т. І  / [ред. І. Ми-
цько]; НАН України, Ін-т українознавства ім. І. Крип’якевича. Львів 1995, 
с. 74–89. 



18 

доповнюють слушні спостереження І. Кузьмінського. 

Хоч вони стосуються переважно історії музичного 

мистецтва Перемишльської та Сяноцької земель дещо 

пізнішого часу, але віднайдені відомости про діяль-

ність тамтешніх органістів і міських музик, церков-

ний спів у християн Західного й Східного обряду, 

функціонування єзуїтських музичних капел тощо ще 

раз підтверджує закладені в попередні часи міцні ос-

нови такого музикування. Розгляд науковцем мисте-

цької спадщини цієї етнокультурної области комплек-

сно, без ігнорування її римо-католицької частини, 

розширює межі історичної української музикології. 

Завдяки цьому зроблено вдалу спробу окреслити му-

зичну культуру регіону, узагальнити роль і місце ав-

тохтонного русинського населення в її розвитку, що 

забезпечило його внесок у розвій музики християн 

Західного обряду38. Подібно треба розглядати її скла-

довою мистецтва на теренах князівств Ростиславови-

чів, Романовичів, королівства Руси.  

Краще визначити місце мистецтва князівств Га-

личини й Волині у розвитку європейської музики до-

помагає окреслення її історії в праці польських на-

уковців Йосифа Хомінського (1906–1994; українця за 

походженням) і Кристини Вільковської-Хомінської39. 

Про музику на теренах середньовічної Галичини де-

що згадано в працях польських музикологів Адольфа 

                                                           
38

 І. Кузьмінський. Руські придворні музиканти польського короля Вла-

дислава ІІ Яґайла та Великих князів Литовських. Студії мистецтвознав-

чі / [ред. Г. Скрипник]. Київ (2017/3), с. 25–30; Його ж. Музична культура 

Перемишльської та Сяноцької земель у XVI – першій половині XVIІ  сто-

літь. Український історичний збірник : наук. пр. аспір. і молодих вчених / 

НАН України, Ін-т історії України, Рада молодих вчених. Київ (2018/20), 

с. 42–52 та ін. 
39

 Ю. Хомінський, К. Вільковська-Хомінська. Історія музики. Українська 

музика : щоквартал. наук. часоп. Львівської національної музичної академії 

ім. М. Лисенка / [ред. І. Пилатюк; перекл. Т. Коноварт, Ю. Ясіновський]. 

2011. Львів (2014/1), с. 143–148. 



19 

Хибіньського (1880–1952)40, Лєшека й Тереси Мазе-

пи. Засвідчують міцне підложжя музичної культури в 

цьому ареалі, закладене в добу короля Данила, праці 

польських дослідників стосовно поширення багато-

голосої музики франко-фламандців другої половини 

XV ст.41 Щоправда, оскільки поляки захопили Гали-

чину щойно в XIV ст., то чого б їм описувати розви-

ток музичного мистецтва на цих теренах у попередній 

час? Водночас закладені в княжу добу основи дзво-

нарства на теренах Галичини підтверджують резуль-

тати наукових пошуків польського історика літе-

ратури, архівіста, бібліотекаря Кароля-Юзефа Бадець-

кого (1886–1953)42. Певні відомости про культуру 

князівств Галицьких і Волинських земель віднахо-

дяться в працях словацьких істориків, що пояснюєть-

ся активними контактами цього регіону середньо-

вічної Руси з Угорським королівством, русько-угор-

ських відносин у контексті династичної політики Ар-

падів, зокрема короля Бели IV (1206–1270)43. 

                                                           
40

 Див., приміром: A. Chybiński. Ziemia Czerwieńska w polskiej кylturze 
muzycznej XVI wieku. Ziemia Czerwieńska. Lwòw 1936, zesz. 1, s. 8–10. 

41
 М. Пеж. Львівські уривки – джерело творів Дюфаї, Жоскіна, Петра 

де Домарто і Петра з Ґрудзьондза XV століття / [перекл. з польс. та підгот. 
до друку Г. Бернацької та Ю. Ясіновського]. Musica humana : зб. ст. 
кафедри музич. україніст. ЛНМА ім. М. В. Лисенка / [ред. Ю. Ясінов-
ський]. Львів (2003/1), с. 118–160. 

42
 Див., наприклад: Центральний державний історичний архів України, 

м. Львів (далі – ЦДІАУЛ), ф. 138, спр. 18 (Фотографії дзвонів забраних 
австрійськими властями під час Першої світової війни з території Гали-
чини та їх картосхема (1916); спр. 19 (Списки місцевостей повітів Мєлець-
кого, Мостиського, Ніского, Перемиського, Переворського, Рава-Руського, 
Ропчицького, Рудківського, Ряшівського, Самбірського, Сяноцького, 
Старосамбірського, Сколівського, Тарнобжеського, Турківського, Жида-
чівського, у яких австрійські власті сконфіскували дзвони. 1916–1917); 
спр. 20 (Списки місцевостей повітів Чесанівського, Долинського, Дрого-
бицького, Добромильського, Городоцького, Ярославського, Яворівського, 
Калуського, Кольбушовського, Короснянського, Ліського та Ланцутського, 
у яких австрійські власті сконфіскували дзвони. 1916–1917) та ін. 

43
 Див., приміром: А. Месяркін. Словацька історіографія середньовічної 

історії Галицької і Волинської земель. Студентські історичні зошити / 



20 

Застосування сучасних наукових підходів, поява 

модерних напрацювань і фактів стосовно розвитку 

мистецтва на теренах Волинських і Галицьких земель 

княжої доби суперечить повноті системного висвіт-

лення його музичного відгалуження. З урахуванням 

цього метою другого видання «Нарисів…» є узагаль-

нення нових відомостей, зміна окремих акцентів як 

запоруки повнішої та правдивішої реконструкції то-

гочасного розвою полінаціональної музичної культури 

в зазначеному ареалі.  

Методологія нашого наукового пошуку ґрунту-

ється не тільки на систематизації зібраного матерія-

лу, а й на його поясненні, що утверджує герменевтич-

ні студії в пізнанні розвою мистецтва. Використання 

ж історико-антропологічного підходу сприяє послуго-

вуванню окрім історіографічного найменування ХІХ–

ХХ ст. «Галицько-Волинське князівство» правдиві-

шими історичними назвами цього ареалу44, а також 

підсилює одну з причин виникнення музики, її роз-

витку як взаємозв’язаних ланок системного процесу 

«творення – виконання – сприймання». 

Окремі результати нашого скромного пошуко-

вого доробку апробувалися на різних наукових фору-

мах, завдяки цьому пропагувалися спроби окреслити 

українське медієвістичне надбання45, зокрема його 

                                                                                                                                  
[ред. М. Кугутяк]; Прикарпат. націонал. ун-т ім. В. Стефаника, Ін-т історії і 
політології. Івано-Франківськ (2011/2), с. 45–47. 

44
 До критичного аналізу ключових термінів, які застосовують до 

давньоруської історіографії, арґументи на користь послуговування новим 
понятійним апаратом, що дозволить ліпше її вписати в контекст се-
редньовічної Європи, теж закликає Вадим Арістов (Його ж. Давньоруська 
історіографія: термінологічні роздуми. Середньовічна Русь: проблеми 
термінології, с. 79–91).  

45
 Б. Кіндратюк.  Літописи про музику в Галицько-Волинській державі. 

Минуле і сучасне Волині та Полісся: Ковель і ковельчани в історії України 
та Волині : матер. ХІІ Всеукр. наук. істор.-краєзн. конф., присв. 12-й річ-
ниці Незалежності України і 485-й річниці надання Ковелю Магдебур-
зького права (м. Ковель, 23–24 жовтня 2003 р.): у 2-х част. Луцьк 2003, 



21 

неабиякий едукаційний потенціял46. Розширенню ко-

ла тих, хто хоче більше дізнатися про музичне минуле 

на теренах західних областей України сприяє виклад 

окремих результатів студій англійською47. Про нові 

                                                                                                                                  
ч. 2, с. 168–169; Його ж. Павло Жолтовський – один із фундаторів укра-
їнської кампанології. Волинська ікона: дослідження та реставрація: наук. 
зб., вип. 11: матер. ХІ Міжнар. наук. конф. (м. Луцьк, 3–4 лист. 2004 р.). 
Луцьк 2004, с. 40–43; Ю. Ясіновський, Б. Кіндратюк. Данило Романович і 
літописний Митуса. Княжа доба: історія і культура / [відп. ред. Я. Ісає-
вич]; НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів (2008/2), 
с. 158–166; Б. Кіндратюк. Музичне мистецтво Волині в XIV – початку 
XV ст. З’їзд європейських монархів у Луцьку в 1429 році : матер. ІІІ Між-
нар. конф., присв. 580-й річниці з’їзду (м. Луцьк, 24 січня 2009 р.) / [упор. 
Г. Марчук]. Луцьк (2009/2), с. 66–70; Його ж. Дзвонарська культура 
Київської Русі. Українська музика: щокварт. ЛНМА ім. М. В. Лисенка. / 
[ред. І. Пилатюк, Ю. Ясіновський, У. Граб]. Львів (2016/1), с. 5–19; Його ж. 
Образ скомороства в «Історії української літератури» Михайла Грушевсь-
кого. Народна творчість та етнологія / [ред. Г. Скрипник]; НАН України, 
ІМФЕ ім. М. Т. Рильського. Київ (2017/2), с. 22–31; Його ж. Звонарская 
культура Галицко-Волынской Руси. Колокола и колокольчики : альманах / 
[ред. Н. Каровская, С. Старостенков, Я. Смирнов]; М-во культуры РФ; 
ГМЗ «Ростовский кремль». Ростов Великий (2021/3), с. 132–147; Його ж. 
Перипетії дзвонарства церкви св. Пантелеймона біля Галича (ХІІ‒ХХІ ст.). 
Проблеми кобзарознавства та етноінструментології : матер. наук.-практ. 
конф. І-го Міжнар. з’їзду кобзарозн. і етноорганол. імені Миколи Будника 
(Ірпінь, 13–14 жовт. 2021 р.) : у 2-х кн. / [упор. М. Хай]. Київ – Ірпінь 2022, 
кн. 2, с. 25–44; Його ж. Дзвонарство князівств Галицької та Волинської 
земель, королівства Руси (ХІІ–XIV ст.). Moderní aspekty vědy : XXI Díl 
mezinárodní kolektivní monografie / Mezinárodní Ekonomický Institut s.r.o.. 
Česká republika 2022, с. 342‒356 та ін.  

46
 Його ж. Вокальні жанри княжої доби на сторінках «Історії україн-

ської літератури» Михайла Грушевського. Наукові записки Тернопільсь-

кого національного педагогічного університету імені Володимира Гнатю-

ка. Серія: мистецтвознавство / [ред. О. Смоляк]. Тернопіль (2017/1), 

с. 113–120; Його ж. Interdisciplinary view on the theory and methods of music 

pedagogy. Studiul artelor și kulturologie: istorie, teorie, practică. Chisinau 

(2020/1), р. 25–28; Його ж. Педагогічний потенціял відомостей про ство-

рення та побутування Псалтиря в «Історії української літератури» Михай-

ла Грушевського. Освітянські обрії: наук.-теорет. журн. Івано-Франківськ 

(2023/1), с. 4–10 та ін. 
47

 Його ж. To the History of Bell-Ringing Kyiv Rus’. Вісник Прикарпат-

ського університету. Мистецтвознавство / [гол. редкол. М. Станкевич]. 



22 

музикологічні знахідки повідомлялося на засіданнях 

методологічного семінару, який працює в Інституті лі-

тургійних наук (віце-директор Ю. Ясіновський) Укра-

їнського католицького університету (м. Львів), тра-

диційних зібраннях тамтешньої Музикознавчої комісії 

Наукового товариства імені Шевченка48, серед викла-

дачів і здобувачів вищої освіти Прикарпатського на-

ціонального університету ім. В. Стефаника. 

Укладені в другому виданні нашої праці покаж-

чики сприяють легкому орієнтуванню в системі відо-

мостей, використаних спеціяльних музичних термінів 

тощо. Це все допомогло краще описати музику в 

ареалі згаданих земель/князівств значимим етапом в 

історії українського мистецтва – важливого й одного 

з головних компонентів україністики як сукупности 

інтелектуальних знань про Україну та її народ.  

Насамкінець Автор висловлює щиру вдячність 

своєму Вчителю та багаторічному науковому консуль-

танту Ю. Ясіновському, зокрема за можливість ско-

ристатися фондами створених ним бібліотек, студій-

ними напрацюваннями, шансом опублікувати в запо-

чаткованих ним часописах результати досліджень. 

Автор теж дякує М. Волощуку за висловлені критич-

ні зауваження стосовно тексту рукопису цього видан-

ня, слушні пропозиції, зокрема привернення уваги до 

                                                                                                                                  
Івано-Франківськ (2014/28–29, ч. І), с. 160–166; Його ж. The origins of bell-

ringing in Kievan Rus. Journal of the International Society for Orthodox 

Church Music / [ed. I. Moody, M. Takala-Roszczenko]. Joensuu (2016/2), 

р. 37‒43; Його ж. Musical art of the Galician-Volynian principality. Modern 

culture studies and art history: an experience of Ukraine and EU : Collective 

monograph. Riga 2020, р. 202‒219 та ін. 
48

 Див., приміром: Його ж. Дзвони давнього Львова. Записки Наукового 

товариства імені Шевченка (далі – Записки НТШ), т. ССLVIІІ: Праці 

Музикознавчої комісії / [ред. О. Купчинський]. Львів 2009, с. 534–540; 

Його ж. Музична культура князівств Галицької та Волинської земель, 

королівства Руси (ХІІ–XIV ст.) : нові підходи і відомости. Українська 

музика : наук. часоп. / [ред. Н. Сиротинська]. Львів (2021/1), с. 85–103. 



23 

багатьох новітніх джерел, озвучені дискусійні мірку-

вання тощо. Заслуговує похвали за спонукання до 

переосмислення написаного Автором анонімний Ре-

цензент спроби окреслити історію дзвонарства церкви 

св. Пантелеймона/св. Станіслава (стаття готувалася в 

збірник «Галич»)49. Особливі слова вдячности вислов-

люю колегам із кафедр нашого університету, вченій 

раді, ректорату та його очільнику проф. Ігорю Цепен-

ді за надану творчу відпустку для завершення роботи 

над Другим виданням «Нарисів…». 

 

  

                                                           
49

 При спробі передати Рецензенту опубліковану статтю в іншому виданні, 

стало відомо, що він загинув у травні 2023 року при виконанні бойового 

завдання на Луганщині. Тому вже можна було порушити таємницю ано-

німности. Рецензентом був кандидат мистецтвознавства, викладач Київ-

ської музичної академії, колишній докторант Іван Юрійович Кузьмін-

ський, старший солдат 67 ОМБр, кавалер ордена «За Мужність». 



24 

 

 
Музика – спів століть і квітка історії,  

що росте як у печалі, так і в радощах людства. 

Ромен Роллан 

 

ВСТУП 

 

Осмислення ролі й місця музики в загальній історії 
людства – запорука повнішого пізнання минулого50. То-
му так важливо усвідомити музичне мистецтво кня-
зівств Галичини й Волині, а потім королівства Руси ди-
настії Романовичів складним і різноаспектним комп-
лексом явищ. Актуальність теми дослідження, особли-
во в час широкомасштабної військової агресії Росії про-
ти України, посилюється потребою збереження історич-

ної пам’яті, розширення її меж, укріплення традицій, 

що вимагає пошуку й систематизації нових відомостей 

для повнішої реконструкції мистецтва нашого краю 

княжої доби. Музична культура князівств Галицьких і 

Волинських земель того часу вимальовується поліетніч-

ною системою, у якій поважне місце займала русь-

ка/українська музика. Пізнання її джерел і прикмет 

теж особливо потрібне в пору стрімких глобалізаційних 

процесів, збереження національної ідентичности.  

Серед багатого й ориґінального культурного 

спадку характерна роль належить так званому Гали-

цько-Волинському літопису (Хроніці Романовичів або 

Волинській Першій хроніці (1201–1261 роки), Волин-

ській Другій хроніці (до 1292 року)51. Давня літера-

                                                           
 
50

 Р. Роллан. Про місце музики у світовій історії / [перекл. В. Ададу-
ров]. Καλоφωνία : наук. зб. ст. і матер. з іст. церков. монодії та гимногра-
фії / [ред. К. Ганнік, Ю. Ясіновський]. Львів (2018/9), c. 278. 

51
 В ориґіналі цих хронік, вступна частина яких утрачена, створених на 

Волині, відсутня порічна сітка, тому їхній текст частина істориків 

вважають нелітописним за жанром (див., приміром: В. Арістов. Коли і як 



25 

турна пам’ятка насичена фраґментами календарної 

музично-поетичної творчости. З них дізнаємося про 

половецького гудця Ора, який перебував на службі в 

київського князя, виконання пісень-хвал; довідуємося 

про перемишльського «словутного пѣвця» Митусу й 

багато іншого. Не випадково Хроніки, з огляду на 

яскраве відбиття тогочасної культури, ідеології та 

настрої суспільних прошарків, теж важні вдалим і 

чітким змалюванням давнього життя; є одними «з 

цінніших людських документів європейського серед-

ньовіччя взагалі, не кажучи вже про першорядну вар-

тість як історичного джерела»52. Тому серед цих 

арґументів стосовно наукової ваги Пам’яток добре 

видно їхню значимість для історії музики53. Значного 

розвитку на теренах князівств Галицької землі й Во-

лині набули билини. Поширення християнського об-

ряду, особливо в часи правління князя Данила Рома-

новича (потім короля Данила)54, покликало відповідні 

                                                                                                                                  
виник Галицько-Волинський літопис? Ruthenica : альманах / НАН України. 

Інститут історії України; Центр досліджень з історії Київської Руси. Київ 

(2012/11), с. 175). Дослідники історії української літератури частину згаданої 

Пам’ятки, де розповідається про Галицьку землю (починається 1205 року й 

закінчується 1258 роком) називають «Літописець Данила Галицького», а про 

події, що сталися між 1259 і 1291 роками (за Хлєбниковським списком) 

подають як «Волинський літописець» (Історія української літератури : у 

12-ти томах / [гол. редкол. В. Дончик], т. 1: Давня література (Х – перша 

пол. XVI ст.) [ред. Ю. Пелешенко, М. Сулима]. Київ 2013, с. 573). 
52

 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 3 / [упоряд. 

В. Яременко; приміт. С. Росовецький]. Київ 1993, с. 164–165. 
53

 На вартісні музичні відомости в Хроніці Романовичів звернув увагу ще 

М. Грушевський. Він дав їй найвищу оцінку, адже з доби розвою «Галицько-

волинської України», як написав історик, де із занепадом Подніпров’я 

концентрувалося політичне, державне й культурне життя давньої України, 

генеральною пам’яткою є саме це писемне зібрання (Там само, с. 132). 
  

54
 Донедавна біля імені князя та короля Данила часто подавали ще 

означення «Галицький». На некоректність застосування до нього такого 
предиката слушно вказує ряд науковців (див., наприклад: Л. Войтович. 
Король Данило Романович: політик і полководець. Доба Короля Данила в 



26 

форми богослуження, наповнення їх належними засо-

бами (літургійними книгами, гимнографією, каноніч-

ними дзвоніннями тощо). 

Поважною складовою мистецтва цього ареалу 

був тісний зв’язок зі спадщиною середньовічної Київ-

ської держави династії Рюриковичів. Розвій культури 

в Галицько-Волинському князівстві, стверджував 

І. Крип’якевич, сприяв закріпленню історичних тра-

дицій тодішньої Руси55. Протягом багатьох століть во-

ни «збереглися в архітектурі і малярстві, в літературі 

і мові, у літописах і історичних творах»56. Укріпилася 

ця наступність і в музичному мистецтві.  

Уже систематизовано відомости про унікальну й 

своєрідну монументальну кам’яну архітектуру на те-

ренах держави Романовичів, її декоративну скульп-

туру, фрескове малярство, іконопис, книжкову мінія-

                                                                                                                                  
науці, мистецтві, літературі, с. 22–24; О. Головко. Князь та король Дани-
ло Романович: віхи політичної діяльності. Там само, с. 144; М. Волощук. 
Князь і король Данило Романович у житті міста Галича ХІІІ сторіччя. Га-
лич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ (2017/2), с. 127–
147 та ін.). Оскільки Данило обрав головним містом Холм, то князя можна 
б іменувати й Холмським. 

55
 Стосовно терміна «Русь», то в середині ХХ ст. знаний російський 

радянський історик, археограф, джерелознавець Арсеній Насонов (1898–
1965) виразно, хоч і «не безапеляційно, встановив притаманність поняття 
Русь у вузькому значенні цього слова лише трьом землям – Київській, Чер-
нігівській і Переяславській. У широкому розумінні – іншим контрольова-
ними Рюриковичами теренам, зокрема Галицькій землі» (М. Волощук. Мо-
вою джерел? Термінологічні аспекти історіографічного державонаймену-
вання на прикладі Галицької землі Х–XIV ст., с. 275). Крадіжки москов-
ськими царями й приписування собі історії Руси (України) докладно 
викрив у своїх працях Володимир Білінський (див., наприклад: Його ж. 
Москва ординська (ХІІІ–ХVІ століття) : історичне дослідження. Вид. 3-тє. 
Київ 2023). 

56
 І. Крип’якевич. Галицько-Волинське князівство. 2-е вид., зі змінами і 

доп. Львів 1999, с. 192; див. ще: Я. Исаевич. Культура Галицко-Волынской 
Руси. Вопросы истории / [ред. В. Трухановский]. Москва (1973/1), с. 92–
107. Остання праця, на наш погляд, і понині не втратила своєї актуаль-
ности в аспекті першого ширшого узагальнення значимости згаданого 
державного об’єднання для розвою культури цього регіону Європи. 



27 

тюру, твори прикладного та ювелірного мистецтва 

тощо. На основі зібраних і охарактеризованих зна-

хідок кількох поколінь дослідників галицької та во-

линської історії, культури обґрунтовано особливе міс-

це в українській духовности мистецтва князівств Га-

личини й Волинських земель57; зроблені не просто ви-

хідні спроби системного окреслення генези й форму-

вання його музичної гілки, а ймовірність зародження 

багатоголосих форм у церковному співі58. 

Відзначення свого часу 1100-річчя давнього Га-

лича, святкування 800-річчя об’єднання князівств Во-

лині й Галицьких земель в одне князівство – спад-

коємицю Києворуської держави Рюриковичів засвід-

чили, на жаль, майже повну відсутність музичних ма-

теріялів і тем, що стосуються давнини59. Автори під-

ручників, посібників з історії світової та української 

культури в розділах «Мистецтво» часто не характе-

ризують окремо здобутки його музичної галузки на 

                                                           
57

 М. Голубець. Мистецтво. Історія української культури / [ред. І. Кри-
п’якевич]. Київ 1994, с. 426–591; В. Александрович. Мистецтво Галицько-
Волинської держави / НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. 
Львів 1999; М. Фіґоль, О. Фіґоль. Історія Галича в пам’ятках мистецтва. 
Львів 1999;  В. Александрович. Відкриття малярської спадщини Галицько-
Волинського князівства XIII століття. Княжа доба: історія і культура / 
[ред. В. Александрович]; НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. 
Львів (2011/4), с. 154–179 та ін. 

58
 Ю. Ясіновський. Музична культура Галицько-Волинського князівст-

ва. Musica Galiciana. Kultura muzyczna Galicji w kontekście stosunków pols-
ko-ukraińskich (od doby piastowsko-książęcej do roku 1945), т. V / [red. L. Ma-
zepа]. Rzeszów 2000, s. 11–22; Його ж. Пісенний фольклор і музичне мис-
тецтво. Історія української культури : у 5-ти томах, т. 2, с. 322–333 та ін. 

59
 Галич і Галицька земля в державотворчих процесах України : матер. 

Міжнар. ювіл. наук. конф. / [ред. В. Кононенко]. Івано-Франківськ – Галич 
1998; Галич і Галицька земля в українському державотворенні. Івано-Фран-
ківськ 1999. Незначну увагу дослідників до музичного мистецтва засвідчили 
наукові конференції, проведені Волинським ім. Лесі Українки (м. Луцьк), 
Львівським ім. І. Франка, Прикарпатським ім. В. Стефаника (м. Івано-Фран-
ківськ) університетами з нагоди 800-річчя Галицько-Волинської держави. 



28 

теренах князівств Галичини й Волинських земель, 

королівства Руси, зокрема подальший розвиток у 

другій половині XIII – першій половині XIV ст. Усе це 

спонукало автора до написання першого видання про-

понованої Читачеві праці. Тут ширше системно окрес-

лено музичне мистецтво Галицько-Волинського кня-

зівства (вона побачила світ у заснованій Ю. Ясінов-

ським в Інституті українознавства ім. І. Крип’якевича 

серії «Історія української музики»), показано внесок 

наших прапредків у давньоруську культуру. 

Музичне мистецтво середньовічної Руси – важ-

лива, але малодосліджена складова історичного етапу 

розвою її культури. Він забезпечив зміцнення основ 

розвитку української музики після падіння під удара-

ми кочівників зі Сходу держави династії Рюрикови-

чів. Завдяки «Нарисам…» ескізно описана народна 

творчість, інструментальна культура, церковний спів, 

дзвонарство, музичний побут княжого двору й міста. 

Використання нових досягнень археології, антропо-

логії, етнографії, історії, мовознавства, мистецтво-

знавства й інших наук, доповнених літописними свід-

ченнями, допомогло краще конкретизувати уявлення 

про музичну культуру в ареалі держав Ростиславови-

чів і Романовичів, вагому роль мистецтва звуків у 

тогочасному житті; уможливило висвітлення еволюції 

музики як складової генези й становлення українсь-

кої культури на теренах нашого краю.  

Нині розширюється розуміння суті музики. Ви-

разний мистецтвознавчий розвиток позирків на її фе-

номенологію, які ґрунтуються на змінах типів музико-

знавчого світоспоглядання, спробував показати Олек-

сандр Козаренко (1963–2023). Він слушно зауважив, 

що спершу музику розглядали одним із видів мис-

тецтва, згодом – усвідомлювали «способом буття у 

світі» (П’єр Булез), пізніше «предстоянням Істині» 



29 

(В’ячеслав Медушевський), «енергоінформаційним суб-

стратом світу» (Г. Коломієць). Тому традиційні про-

цедури пізнання музичного мистецтва замінює «теорія 

історії» (чи «історія теорії музики», за Марком Аранов-

ським). Подібне об’єднане музикознавство, якому від-

кривається потайний зміст, підневільний «живій плоті 

музики» (В. Медушевський), позначають когнітивним 

музикознавством. На думку О. Козаренка, сутньою ри-

сою цього смислоутворюючого, філософізуючого, та-

кого, що безнастанно переступає власні межі типу му-

зикознавчого світоспоглядання, є системно-синерге-

тичний підхід до осмислення музичних феноменів. 

Його Ярема Якубяк розгорнув як сферу «неясних і 

потаємних уселюдських імпульсів» (за Левоном Ако-

пяном)60. Чи не допоможе, як міркуємо, застосування 

таких підходів краще зрозуміти суть музичної твор-

чости людей усіх часів, земель і народів, зокрема кня-

зівств галицького й волинського ареалу, королівства 

Руси династії Романовичів? 

 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

                                                           
60

 О. Козаренко. Ярема Якубяк як приклад когнітивного музикознавст-
ва. Вісник Львівського університету. Серія мистецтвознавство / [ред. 
О. Козаренко]. Львів (2013/12), с. 28. 



30 

 
Music is the song of centuries and the flower of history;  

it’s growth pushes upward from the griefs as well  
as from the joys of humanity. 

                                                                                                                         
Romain Rolland 

 

INTRODUCTION 

 
Understanding the role and place of music in the universal history 
of mankind is the key to a fuller comprehension of the past61. 
Accordingly, it is important to consider the musical art of the 
Principalities of Galicia and Volhynia, and later the Rus’ Kingdom, 
as a complex and multifaceted set of phenomena. The relevance of 
the research topic, especially during the new Russian-Ukrainian 
war, is reinforced by the need to preserve historical memory, expand 
it’s boundaries, and consolidate traditions, which, in turn, requires 
seeking and systematizing new information for a more complete 
reconstruction of the art of our region throughout the Princely era. 
The musical culture of Galician-Volhynian Principality at that time 
was shaped by a multiethnic system in which Ruthenian/Ukrainian 
music took a prominent place. Studying its sources and character-
istics is especially important in the age of rapid globalization, 
preservation of national identity. 

Among the extensive and original cultural heritage, a 
distinctive place is occupied by the so-called Galician-Volhynian 
Chronicle (Romanovychs Chronicle or Volhynian First Chronicle 
(1201-1261), Volhynian Second Chronicle (until 1292)62. This 
ancient literature example is full of fragments of calendar-related 
music and poetry. They teach us about the Polovtsian gudok-player 

                                                           
61 Rolland, R. (2018). Pro mistse muzyky u svitovii istorii [On the role of music in 

world history]. Καλoφωνία : nauk. zb. st. i mater. z ist. tserkov. monodii ta hymnohrafii, 
9, p. 278. 

62 The originals of these chronicles, which were compiled in Volhynia, do not have 
an annual structure, so some historians consider their text to be of a non-chronicle genre 
(for example, see: Aristov, V. (2012). Koly i yak vynyk Halytsko-Volynskyi litopys? 
[When and how did the Galician-Volhynian Chronicle appear?]. Ruthenica : almanakh, 
11, p. 175. However, researchers of the history of Ukrainian literature refer to the part of 
the mentioned Document, which describes the Galician territory (starting from 1205 and 
till 1258) as the ―The Chronicler of Danylo Halytskyi‖, and the part about events that 
took place between 1259 and 1291 (according to the Khlebnikov’s list) are presented as 
the ―Volhynian Chronicler‖ (Pelesho, Y., Sulyma M. (2013). T. 1: Davnia literatura (X – 
persha pol. XVI st.) (Vol. 1: Ancient Literature (10th – first half of the 16th century). 
History of Ukrainian Literature in Twelve Volumes. Kyiv, p. 573. 



31 

Ora, who was in the service of Kyivan prince and performed the 
songs of praise; we also learn about Mytusa, the “famed singer” 

from Przemyśl, and much more. It is no coincidence that the 

Chronicles, given their vivid reflection of the culture, ideology, 
and class sentiments of the time, as well as their successful and 
accurate depictions of ancient life, are also among “the most 
valuable people documents of the European Middle Ages in general, 
not to mention their primary value as a historical source.”63 
Therefore, these arguments about the scientific significance of the 
documents highlight their importance for the history of music64. 
Bylynas were widely spread Galician-Volhynian Principality. The 
spread of the Christian rite, especially during the reign of Prince 
Danylo Romanovych (later King Danylo)65, called for appropriate 
forms of worship and their supplementation with proper materials 
(liturgical books, hymnography, canonical bell ringing, etc.).  

An essential component of the art of this area was a close 
connection with the heritage of the medieval Kyivan state of the 
Rurik dynasty. According to I. Krypiakevych, the development of 
culture in Galician-Volhynian Principality contributed to the 
consolidation of the historical traditions of the Rus’ of that time66. 

                                                           
63 Hrushevskyi, M. (1993). Istoriia ukrainskoi literatury, t. 3 [History of Ukrainian 

literature, vol.3]. Kyiv, pp. 164–165. 
64 M. Hrushevskyi also drew attention to the valuable musical information in the Roma-

novychs Chronicle. He gave it the highest praise, because from the time of the estab-
lishment of ―Galician-Volhynian Ukraine‖, as the historian called it, which became the cen-
ter of the political, state, and cultural life of ancient Ukraine with the decline of the Dnieper 
Ukraine, this written collection is the most comprehensive document (Ibid., p. 132). 

65 Until recently, the name of Prince and King Danylo was often accompanied by the 
cognomen ―of Galicia‖. Several scholars have rightly pointed out the incorrectness of 
applying such a cognomen to him (for example, see: Voitovych, L. (2008). Korol Danylo 
Romanovych: polityk i polkovodets [King Danylo Romanovych: Politician and Com-
mander]. Doba Korolia Danyla v nautsi, mystetstvi, literaturi. Lviv, pp. 22-24; Holovko, 
O. (2017). Kniaz ta korol Danylo Romanovych: vikhy politychnoi diialnosti [Prince and 
King Danylo Romanovych: Milestones of Political Activity]. Ibid, p. 144; Voloshchuk, 
M. (2017). Kniaz i korol Danylo Romanovych u zhytti mista Halycha XIII storichchia 
[Prince and King Danylo Romanovych in the life of Halych in the thirteenth century]. 
Halych: a collection of scientific papers. Ivano-Frankivsk, Issue 2: Dedicated to the 
650th anniversary of Magdeburg law in Halych, pp. 127-147; and others). 

66 Regarding the term Rus’, in the mid-twentieth century, the well-known Russian-
Soviet historian, archaeographer, and source researcher Arseniy Nasonov (1898-1965) 
clearly, though ―not unequivocally, established that the concept of Rus’ in the narrow 
sense of the word is applicable to only three territories – Kyiv, Chernihiv, and Pereiaslav 
areas. In the broad sense – to other territories controlled by the Ruriks, in particular, 
Galicia‖ (Voloshchuk, M. Movoiu dzherel? Terminolohichni aspekty istoriohrafichnoho 
derzhavonaimenuvannia na prykladi Halytskoi zemli X–XIV st. [In the Language of 
Sources? Terminological Aspects of Historiographical State Naming on the Example of the 
Galician Land of the 10th-14th centuries]. P. 275. 



32 

For many centuries, they “have been preserved in architecture and 
painting, in literature and language, in chronicles and historical 
works.”67 This continuity was also cemented in the art of music.  

Information about the unique and peculiar monumental sto-
ne architecture in the Romanovych state, its decorative sculpture, 
fresco painting, iconography, book miniature, works of applied and 
jewelry art, etc. has already been systematized. Based on the col-
lected and described findings of several generations of researchers 
of Galician and Volhynian history and culture, the author sub-
stantiates the special place of the art of the principalities on the 
Galician and Volhynian territories in Ukrainian spirituality68; he 
not only systematically outlines the genesis and formation of its 
musical branch, but also the probability of the emergence of 
polyphonic forms in church chants69. 

The celebration of the 1100th anniversary of ancient Halych 
as well as the celebration of the 800th anniversary of the unifi-
cation of the principalities on the Volhynian and Galician terri-
tories into one principality – the successor of the Kievan Rus’ 
state of Ruriks – unfortunately, showed an almost complete absen-
ce of musical materials and themes related to antiquity. In the 
“Art” section of the textbooks and other materials on the history 
of world and Ukrainian culture, the authors often do not provide a 
separate description of the achievements of its musical branch in 
Galician-Volhynian Principality of the Rus’ Kingdom, in particu-
lar, its further development in the second half of the 13th and first 
half of the 14th centuries. All of this prompted the author to write 
the first edition of the work offered to the reader. Here, for the 

                                                           
 67 Krypiakevych, I. (1999). Halytsko-Volynske kniazivstvo. [Galician-Volhynian 

Principality]. 2nd ed. with changes and additions. Lviv, p. 192; see also: Isayevich, Y. 
(1973). Kultura Galitsko-Volinskoi Rusi [Culture of Galician-Volhynian Rus’]. Voprosi 
istorii, 1, pp. 92-107 (in Russian). The latter work, in our opinion, has not lost its 
relevance to this day in terms of the first broader generalization of the significance of the 
mentioned state entity for the development of the culture of this region of Europe. 

68 Holubets, M. (1994). Mystetstvo [Art]. Istoriia ukrainskoi kultury. Kyiv, pp. 426-
591; Oleksandrovych, V. (1999). Mystetstvo Halytsko-Volynskoi derzhavy [Art of the 
Galician-Volhynian State]. Lviv: NAS of Ukraine, I. Krypiakevych Institute of Ukrainian 
Studies; Figol, M., Figol, O. (1999). Istoriia Halycha v pamiatkakh mystetstva [History 
of Halych in the works of art]. Lviv; Oleksandrovych, V. (2011). Vidkryttia maliarskoi 
spadshchyny Halytsko-Volynskoho kniazivstva XIII stolittia [The discovery of the 
painting heritage of Galician-Volhynian Principality of the 13th century]. Kniazha doba: 
istoriia i kultura. Lviv: NAS of Ukraine, I. Krypiakevych Institute of Ukrainian Studies, 
4, pp. 154-179; and others. 

69 Yasinovskyi, Y. (2000). Muzychna kultura Halytsko-Volynskoho kniazivstva 
[Musical culture of Galician-Volhynian Principality]. Musica Galiciana. Kultura muzyczna 
Galicji w kontekście stosunków polsko-ukraińskich (od doby piastowsko-książęcej do roku 
1945, vol. V, pp. 11-22; Id. Pisennyi folklor i muzychne mystetstvo [Song folklore and the 
art of music. Istoriia ukrainskoi kultury, vol. 2, pp. 322-333; and others. 



33 

first time, the author systematizes the musical art of Galician-Vol-
hynian Principality (it was published in the series “History of 
Ukrainian Music” founded by Y. Yasynovskyi at the I. Krypia-
kevych Institute of Ukrainian Studies) and shows the contribution 
of our ancestors to ancient Rus’ culture. 

The musical art of medieval Rus’ is an important but little-
studied component of the historical stage of its cultural develop-
ment. It strengthened the foundations for the development of 
Ukrainian music after the fall of the Rurik dynasty under the at-
tacks of nomads from the East. “Essays...” outline folk art, instru-
mental culture, church singing, bell-ringing, and the musical life 
of the Princely court and city. The application of the latest achieve-
ments in archaeology, anthropology, ethnography, history, linguis-
tics, art history, and other sciences, supplemented by chronicle 
evidence, helped to clarify the view of musical culture on the 
territory of the states ruled by Rostyslavovychs and Romanovychs, 
the important role of the art of sounds in life at that time; it 
enabled to highlight the evolution of music as a component of the 
genesis and formation of Ukrainian culture in our region. 

Nowadays, understanding the essence of music is becoming 
more complex. Oleksandr Kozarenko (1963-2023) tried to show a 
distinct evolution of views on it. He rightly noted that at first it 
was considered one of the art forms, later it was considered as a 
“way of existing in the world” (Pierre Boulez), later as “facing the 
Truth” (Viacheslav Medushevskyi), “the energetical and informa-
tional substrate of the world” (H. Kolomiets). Therefore, the tradi-
tional procedures of learning musical art are replaced by the “theo-
ry of history” (or “history of music theory”, according to Mark 
Aranovskyi). Such unified musicology, which reveals the hidden 
meaning, enslaved to the “living flesh of music” (V. Medushevs-
kyi), is called cognitive musicology. According to O. Kozarenko, 
the essential feature of this sense-forming, philosophizing, con-
stantly transcending its own boundaries type of musicological 
worldview is a systemic and synergistic approach to understanding 
musical phenomena. Yarema Yakubiak unfolded it as a sphere of 
“vague and secret universal impulses” (according to Levon 
Akopian)70. Won’t the application of such approaches help us 
better understand the essence of the musical creations of people of 
all times, lands, and people, including Galician and Volhynian 
Principality of the Rus’ Kingdom? 

 
 

                                                           
70 Kozarenko, O. (2013). Yarema Yakubiak yak pryklad kohnityvnoho muzyko-

znavstva [Yarema Yakubiak as an example of cognitive musicology]. Visnyk Lvivskoho 

universytetu. Art History Series, issue 12, p. 28. 



34 

 

 

 

І. ПЕРЕДУМОВИ РОЗВОЮ  
МУЗИЧНОГО МИСТЕЦТВА 

В АРЕАЛІ ГАЛИЦЬКИХ І ВОЛИНСЬКИХ ЗЕМЕЛЬ 

 

Початки мистецтва, зародження його функцій спра-

ведливо вбачають у людському колективному крику 

(«неартикульований хоровий спів у примітивній фор-

мі»), ритмічному рухові (танці) і розміреному гуці, 

викликаному ударами, почавши від долонь і різних 

інструментів (спрощена форма оркестру)71. Такі засоби 

піднесення настрою, енергії та солідарности відомі, як 

вважають, «іще з передлюдських, зоологічних стадій і 

неодмінно товаришать найранішим формам ко-

лективного людського життя»72. 

Музична культура на землях давніх Волині й 

Галичини сформувалася на солідному багатовіковому 

підґрунті, про що свідчать численні археологічні зна-

хідки із цього ареалу. Музичним інструментом удар-

ного типу вважають фраґмент лопатки мамонта з Го-

родка II (біля міста Рівне). Більше того, висловлю-

ється міркування, що її обробіток передає профіль лю-

дини, яка співає73. Гадають, що згаданий інструмент 

міг належати до найдревнішого музичного комплексу 

палеолітичної людини, який вона створила з кісток 

мамонта. Подібна музична система відома за архео-

логічними знахідками на Чернігівщині74.  

                                                           
71

 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 1 / [упоряд. В. Яре-
менко; передм. П. Кононенко; приміт. Л. Дунаєвська]. Київ 1993, с. 63.  

72
 Там само. Про функції мистецтва див. ще с. 45, 73, 124, 138, 181, 197, 

200, 209 та ін. 
73

 С. Бибиков. Древнейший музыкальный комплекс из костей мамонта: 
Очерк материальной и духовной культуры палеолитического человека. 
Киев 1981, с. 81. 

74
 Там само. 



35 

Знаємо також, що вже в пізньому палеоліті кро-

маньйонці використовували музичні інструменти на 

взірець «флейти Пана» (412.112)75. У Подністров’ї 

подібні «флейти» з рогу й кісток Олександр Черниш 

(1918–1993) знайшов у сьомому – десятому горизон-
тах мадленського часу в Молодове V76. Також для ви-

світлення проблеми походження мистецтва, часу його 

виникнення, характерних проявів тощо має важливе 

значення дослідження багатошарових пам’яток на 

Дністрі. Тут ще виявлено три сопілки (421.221.12) з 

рогу оленя (Молодове І), а сопілка зі стоянки Атаки І 

датується за С14 15 375±350. Найскладнішим конструк-

тивно вважається виріб (421.221.12) із четвертого ша-

ру стоянки Молодове V (абсолютний час – 17 100± 

1 400). Знахідка «має сім поперечних отворів, по-

вздовжній і глухий кінець та сліди поперечного обв’я-

зування»77. Із допомогою цього предмета можна від-

творити серію звуків і скласти мелодію. Отже, він був 

не просто засобом для створення звукових повідом-

лень, зокрема для приманювання під час полювання, 

як слушно вважають науковці, а справжнім му-

зичним інструментом.  

Давні основи розвитку музики підтверджують 

знахідки на теренах села Бовшів (неподалік Галича). 

Тут, за виснуваннями археологічних відкриттів, за-

                                                           
75

 Тут і далі в дужках робимо спробу вказати номер, який займає той чи 
інший музичний інструмент в їхній Систематиці, укладеної Еріхом Марією 
Горнбостелем (1877–1935) – Куртом Заксом (1881–1959). При визначенні 
індекса народних музичних інструментів користуємося ще пропозиціями 
Михайла Хая (1946–2022) із його праці Музично-інструментальна культура 
українців (фолкльорна традиція) / НАН  України, ІМФЕ ім. М. Т. Риль-
ського, НМА ім. П. І. Чайковського. Вид. 2-ге, випр. і доп. Київ – Дрогобич 
2011). 

76
 Археологія Української PCР: у 3-х томах, т. І. Київ 1971, с. 58. 

77
 О. Черниш. Територія Подністров’я в епоху палеоліту (Стан дослі-

дження). Записки НТШ, т. CCXXV: Праці історично-філософської секції / 
[ред. О. Купчинський]. Львів 1993, с. 21. 



36 

фіксовано близько 20-ти різночасових культур – від 

палеоліту Галицького Подністров’я до знахідок кня-

жої доби78.  

На теренах Волині при розкопках чоловічих і 

жіночих захоронень бронзового віку біля поясних 

хребців археологи відшукали чотири кістяні дудочки 

(421.221.12), либонь, як припускає Ігор Свєшников 

(1915–1995), залишки музичного інструмента на зра-

зок «флейти Пана»79. На трипільських селищах у 

Тернопільській області знайдено «два порожніх, спо-

лучених із собою вальці, т. зв. «біноклі»... Коли на 

них натягнути було зверху тонку шкіряну оболонку, 

вони правили за бубни [211.311 ?], необхідні ще й 

досі, – як писав у свій час Ярослав Пастернак (1892–

1969), – при всіх ритуальних танцях примітивних 

народів»80. У цій же области відшукано в черняхів-

ському могильнику кістяну сопілку81. Біля с. Баламу-

тівки (правий берег Дністра) віднайдена печера, на 

стінах якої виявлено антропоморфні, зооморфні й 

лінійні малюнки. Серед них є зображення мисливсь-

ких сцен, «тварин, людських постатей із луком тощо. 

У центрі постать шамана»82. Можливо, він організо-

                                                           
78

 І. Коваль, І. Миронюк. Сучасна археологія княжого Галича і Галиць-
кої землі : моногр. Івано-Франківськ 2015; І. Коваль. Вітольд Ауліх та ар-
хеологічні студії княжого Галича. Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. 
Івано-Франківськ 2016, серія 2, вип.1; І. Коваль, М. Коваль, А. Петраш, 
Т. Зіньковський. Галицькі фрески та мозаїки. Івано-Франківськ 2017 та ін. 

79
 И. Свешников. Новые погребения культур шнуровой керамики на 

Волыни. Археологические открытия (далі – AO) 1970 года / [ред. Б. Ры-
баков]. Москва 1971, с. 241–242. 

80
 Цит. за: Б. Водяний. До витоків народної інструментальної музики 

Західного Поділля. Четверта конференція дослідників народної музики 
червоноруських (галицько-володимирських) та суміжних земель / [ред.-
упоряд. Б. Луканюк]. Львів 1993, с. 67. 

81
 Там само. 

82
 О. Черниш. Стародавнє населення Подністров’я в добу мезоліту. 

Київ 1975, с. 125. 



37 

вував ритуал, який не міг тоді обходитися без відпо-

відного музичного оформлення. 

Однак, не лише строкатий світ релігійних 

уявлень жителів історичної Галицької землі аж до 

ХІІ ст., а й їхню культуру, освіту та побут сучасні на-

уковці, як зауважено, ще погано знають. Відомо про 

заселення хорватами пригірського ареалу Карпат (на 

теренах нинішніх головно, України, почасти Польщі 

та Словаччини) й існування тут, принаймні до 992 ро-

ку так званої Великої Хорватії (хоронім застосував ві-

зантійський імператор Костянтин VII Багрянородний 

(905–959)83. 
Уявлення про дохристиянське побутування мис-

тецтва в ареалі Галицьких земель розширюють нові 

студії стосовно ймовірних тут дій Великохорватської 

князівської влади в аспекті її зміцнення. Вважається, 

що вона провела не лише реформу політико-адмініст-

ративної системи, а й релігійної. Завдяки цьому язич-

ницькі святилища, як нині встановлено, укріпились у 

складі всіх городищ-полісів. Тоді ж могли появитися 

нові спеціялізовані регіональні священні місця з їх 

об’єктами поклоніння. Такі місцини виникли в струк-

турі головних торгових шляхів84. Подібні релігійні 

центри добре співвідносилися з мілітарною побудовою 

Великохорватського князівства85. На останку Х ст., у 

                                                           
83

 М. Волощук. Мовою джерел? Термінологічні аспекти історіографіч-
ного державонайменування на прикладі Галицької землі Х–XIV ст., с. 267. 

84
 Див. приміром: Подністров’я, Прикарпаття, Карпатський регіон у 

системі шляхів (Б. Томенчук. Археологія давнього Галича, с. 180–181). 
85

 У християнську пору вони структурувались у невеликі укріплені мо-
настирі, передовсім прив’язані до міст і торгових регіональних і міждер-
жавних шляхів (Його ж. Археологія долітописного Галича як культового і 
релігійного центру «Великої Білої нехрещеної Хорватії» (до питання про 
заснування Галича в другій половині Х ст.). Галич : зб. наук. пр. / [ред. 
М. Волощук]. Івано-Франківськ (2018/3), с. 30–31). Водночас заснування 
чернечих обитель приблизно за 30 км одна від одної, тобто на віддалі 
одноденного переходу мандруючих до Святих місць або повернення 
звідтіля, пояснюють зручністю для подорожуючих. 



38 

результаті кількох військових походів, Велику Хор-

ватію завоював київський князь Володимир Святосла-

вович (960–1015). Упокорені ним землі «до середини 

XIV ст., з незначними перервами (кін. ХІІ – перша 

половина ХІІІ ст.), належали умовній династії Рюри-

ковичів, з якої, власне, походив згаданий володар»86. 

Тогочасний розвій складових мистецтва в до-

монгольську пору підтверджує узагальнення Богда-

ном Томенчуком археологічних знахідок долітописно-

го Галича87, Вірою Гупало результатів тривалих ар-

хеологічних досліджень літописного Звенигорода (ни-

ні село з такою назвою в колишньому Пустомитівсь-

кому районі Львівщини)88, Святославом Терським ар-

хеологічних пам’яток Володимира89, княжого Лу-

чеська90 та ін. 

Протягом тисячоліть змінювали одна одну давні 

цивілізації. В ареалі Волині, Прикарпаття, Придніст-

ров’я, Перемишльської землі після їхнього входження 

до об’єднаної Києворуської держави Рюриковичів куль-

тура переважно мала єдині ознаки й спиралася на 

                                                           
86

 М. Волощук. Мовою джерел? Термінологічні аспекти історіографіч-
ного державонайменування на прикладі Галицької землі Х–XIV ст., с. 267. 

87
 Б. Томенчук. Археологія городищ Галицької землі. Галицько-Буковин-

ське Прикарпаття : матер. архелог. дослід. 1976–2006 рр. Івано-Франківськ 
2008; Його ж. Галич і Мала Галицька земля ХІІ–ХІІІ ст. Історична топо-
графія городищ. Івано-Франківськ 2016; Його ж. Археологія долітописного 
Галича як культового і релігійного центру «Великої Білої нехрещеної Хор-
ватії» (до питання про заснування Галича в другій половині Х ст.). Галич : 
зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ 2018, вип. 3, с. 10–53. 

88
 В. Гупало. Апотропеїчні предмети з літописного Звенигорода. Княжа 

доба: історія і культура / [відп. ред. В. Александрович]; НАН України, Ін-т 
українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів, 2011, вип. 5, с. 17–36; Її ж. Звенигород і 
Звенигородська земля у XI‒XIII століттях (соціоісторична реконструкція) / 
[ред. Л. Войтович]; Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича НАН України. Львів 
2014. 

89
 С. Терський. Княже місто Володимир. Львів 2010. Згадане місто до-

недавна позначали як Володимир-Волинський. 
90

 Його ж. Лучеськ Х–ХV ст. : моногр. Львів 2006. 

http://www.inst-ukr.lviv.ua/files/k-doba_4/02-gupalo.pdf


39 

сформовані традиції. Після приєднання великохорват-

ського ареалу до Волинської области земель Рюрико-

вичів, у Володимирі, як столиці цього регіону, сиділи 

намісники київського князя. Під час головоломних 

міжкнязівських відносин в половині ХІІ ст. на Руси й 

гострій боротьбі за київський престол, відбулися події, 

після яких старі великохорватські (галицькі) землі 

відокремилися від Київської держави й заснувалися 

Перемишльське, Звенигородське й Теребовлянське во-

лості-князівства. Їх, разом із такою ж Галицькою во-

лостю-землею, об’єднав Володимирко Володаревич 

(1104–1153) в одне князівство й 1140 року вибрав 

Галич для організації тут столиці державного ново-

утворення91. 

Після виділення із середньовічної Руси низки 

князівств розпочинається новий політичний і куль-

турний період її розвитку. Однією з першопричин, що 

свого часу змінили устрій держави Рюриковичів, на-

зивають подальший етнічний розвиток земель, фор-

мування самобутности народностей у різних її части-

нах, поява нових економічних і військово-політичних 

центрів тощо. При характеристиці південно-західного 

регіону згаданої держави в IX–XII ст., науковці за-

значають, що тут інтенсивно зростає чисельність насе-

лення. Разом із прогресом продуктивних сил ущіль-

нюється заселення території, розвиваються сільське 

господарство, ремесла, торгівля й культурні зв’язки92. 

Їхньому зміцненню сприяло вигідне розміщення на 

                                                           
91

 Б. Томенчук. Археологія давнього Галича, с. 77, 89, 109. 
92

 Факт виварювання солі протягом століть за давньою технологією пере-
конує в тому, що вже в час князівств Галицьких земель технічний рівень у 
цій галузі був високим. Інтенсивна робота солеварних промислів, як вста-
новлено, вважається одним із показників певного розвитку продуктивних сил 
у згаданому ареалі (Б. Грабовецький. Солеварні промисли Прикарпаття в 
період Київської Русі. Київська Русь: культура, традиції : зб. наук. пр. / [ред. 
Я. Ісаєвич]; АН Української РСР, Ін-т суспільних наук. Київ 1982, с. 38). 



40 

важливих транзитних шляхах між Чорним і Балтій-

ським морями, між Сходом і Заходом. Вони визнача-

ли певну політичну й економічну стабільність, розвій 

культури. Ґарантією цього було «перехрещення на те-

риторії князівства важливих як трансконтиненталь-

них суходолових і водних магістралей, так і внутріш-

ніх, локальних доріг»93. Навіть після монголо-татарсь-

кої навали терени Галичини й Волині «в XIII–XIV вв., 

не вважаючи на періоди замішань і війн, загалом узяв-

ши, жили життям навіть більш урівноваженим і спо-

кійним, ніж Подніпров’я XI–ХІІ вв.»94. Це дало підста-

ви історикам школи М. Грушевського зробити висно-

вок про те, що у XII ст. тут сформувалася «нова міцна 

українська держава – Галицько-Волинська»95. Створив 

її володимирсько-волинський князь Роман Мстиславо-

вич (1155/1156–1205), який 1199 року вельми жорс-

токо об’єднав Волинське та Галицьке князівства й 

переїхав до столиці останнього96. Найвидатнішим пра-

вителем державного новоутворенням був князь, а по-

тім король Данило Романович. За часів його оруди тут 

особливо поширився християнський обряд97. Держава 

Романовичів, не зважаючи на зміну територіяльної 

конфігурації, охоплювала велику частину земель се-

редньовічної Руси, продовжила її культурну традицію 

                                                           
93

 М. Грушевський. Історія України-Руси, т. 2 : ХІ–ХІІІ вік / [=Пам’ят-
ки іст. думки України] / [гол. редкол. П. Сохань]. Київ 1992, с. 455–461; 
В. Пришляк. Середньовічні шляхи Галицько-Волинських земель в епоху 
Романовичів. Галичина та Волинь у добу середньовіччя, с. 226. 

94
 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 2 / [упоряд. 

В. Яременко; приміт. С. Росовецький]. Київ 1993, с. 9. 
95

 Н. Полонська-Василенко. Історія України: у 2-х томах, т. І. 2-е вид. 
Київ 1993, с. 192. 

96
 Чи не тому часом подають пропозиції назвати не Галицько-Волин-

ське князівство, а Волинсько-Галицьке? 
97

 Сучасні докладні міркування про укріплення християнства на При-
карпатті окреслив Ігор Скочиляс (1967–2020). Див.: Його ж. Княжий Галич 
в історії київського християнства. Духовна спадщина Давнього Галича : 
наук. зб. / І. Скочиляс, В. Фрис. Львів 2018, с. 41–51. 



41 

до 1340 року, коли зі смертю галицько-волинського 

правителя (П’яста «за мечем») Юрія-Болеслава II 

(1298–1340) закінчилася династія Романовичів (анек-

сію їхньої держави польські завойовники почали 1340 

року й 1387 року завершили). Але ще в «1360-х ро-

ках українські вищі верстви, «князі і бояре», які 

дорожили інтересами Церкви – значить, і зв’язаної з 

нею культури – та опікувались ними, були настільки 

сильні й активні, що могли змусити окупантів до 

зміни церковної і національної політики»98. Значення 

цього регіону в історії нашої держави бачать у тому, 

що «традиції київського боярства, єрархії, княжих ди-

настій на українськім ґрунті продовжуються на Волині, 

ще більше – в Галичині, яка на два століття, від другої 

половини ХІІ в. (часів Ярослава [бл. 978–1054]), стає 

найбільш багатою і блискучою частиною України»99. 

Ще в останній чверті XIV ст. галицько-руські напів-

гроші мали розповсюдження не тільки в Галицькій 

землі, а й на Волині, Київщині, у Польщі, Молдові100.  

Однією із запорук розвитку полінаціональної 

музики на теренах князівств Галицьких і Волинських 

земель було й те, що після монголо-татарської нава-

ли, коли Київ упав разом з усією Наддніпрянщи-

ною101, «слідом за славою й могутністю його поки-

                                                           
98

 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 2, с. 9. 
99

 Там само, т. 1, с. 103. 
100

 М. Котляр. Грошовий обіг на території України доби феодалізму. 
Київ 1971, с. 68–69. Про обіг монетних грошей, злитків з коштовних ме-
талів і залізних «платил» з Галича та інших місцевостей сучасної Західної 
України впродовж VI–XIII ст. написав польський дослідник Радослав 
Лівох (Р. Лівох. Замітки про ранньосередньовічні гроші з Галича та інших 
місцевостей на заході України. Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук; 
пер. із пол. М. Волощук]. Івано-Франківськ  2019, вип. 4, с. 10–21). 

101
 За висновками дослідників загарбницька кампанія монгольської ди-

настії Чинґізидів закінчилася погромом Центральної Європи. Їхнє військо 
1241–1242 рр. пройшло через польські, чеські й угорські землі. На зворот-
ному шляху спустошило Сербію та Болгарію. Утрата ресурсів і зміна внут-
рішньої ситуації в державі цієї ханської (царської) династії зумовили на 



42 

дають вищі верстви громадянства – духівники, купці, 

промисловці, митці й письменники. Одні з них еміг-

рують до північного Суздаля, другі – переносяться на 

захід, де на порозі XIII в. починає формуватися й мо-

гутніти Галицько-Волинська держава. Їй-то і вдалося 

ще на протяг цілого століття продовжувати велико-

державні аспірації Києва та стати захистом для куль-

турної творчості, для якої на Подніпров’ї було чимраз 

менше місця»102. Створивши умови для розвою народ-

ностей у цьому ареалі й зробившись на певний час по-

літичним і культурним центром тяжіння, князівства 

Галичини й Волині, королівство Руси навіть пере-

живали розквіт міської культури103. Цьому сприяло, 

зокрема й те, що ще в XIII ст. були споруджені зам-

ки-фортеці у Звенигородах, Луцьку, Львові, Кам’ян-

ці, Крем’янці, Холмі (тепер – місто Хелм Люблінсь-

кого воєводства, Польща), Хотині. Твердині будували 

за типом європейських середньовічних замків – муро-

вані оборонні споруди з фортечними вежами. Пізніше 

ці та інші середньовічні міста викристалізувалися в 

складний і багатогранний соціяльний організм. Він 

традиційно поєднував такі елементи: фортецю, церк-

ви, двори бояр, ремісничий посад, торговельні ряди 

тощо104. Навіть у Карпатах, ще в час Києворуської 

                                                                                                                                  
рубежі 1242–1243 років повернення військ до Степу (див., приміром: 
М. Грушевський. Історія України-Руси, т. 2, с. 543). 

102
 М. Голубець. Мистецтво, с. 448. 

103
 М. Попович. Нарис історії культури України. Київ 1998, с. 134–135. 

Потребу комплексного розгляду ранньосередньовічного міста явищем, що 
уособлювало суспільно-адміністративні, військові, духовно-релігійні риси 
актуалізовано в праці Олександра Головка «Місто в житті княжої Русі: проб-
леми методології» (Середньовічна Русь: проблеми термінології, с. 199–204). 

104
 Р. Багрій. Особливості соціально-економічного та культурного роз-

витку давньоруського Львова. Матеріали і дослідження з археології При-
карпаття і Волині : зб. ст. Львів (1995/6), с. 250; А. Буко, Т. Дзєньковский, 
С. Ґолуб. Холм доби Данила Романовича у світлі результатів найновіших 
розкопок. Галичина та Волинь у добу середньовіччя. Львів 2001, с. 187–190; 



43 

держави, теж звели ряд твердинь105. Яскравим виявом 

майстерности галицьких будівничих була п’ятиповер-

хова дерев’яна наскельна фортеця IX–XIV ст. Тустань 
поблизу села Урич106. 

На історію та культуру князівств Галичини, за 

висновками дослідників, мали дію особливі умови кон-

тактної зони, зокрема, у ІХ–ХІ ст. спостерігався знач-

ний вплив Великої Моравії. Вочевидь, унаслідок цього 

на ХІІ–ХІІІ ст. у Галицьких землях сформувалася са-

мостійна й вельми характерна, як зауважив ще Й. Пе-

ленський, архітектурна школа107. Вона поєднала русь-

ко-візантійські й романо-латинські архітектурно-мис-

тецькі традиції. Зокрема, романські деталі зауважені в 

порталах і кам’яній різьбі галицьких церков108. Завдя-

ки розвою зв’язків із західним латинським світом 

перейнялася, приміром, техніка будівництва невели-

ких церков-ротонд біля палаців князів і бояр109. Такі 

храми відомі й на Волині (Михайлівська ротонда др. 

пол. ХІІІ ст. у Володимирі, Васильківська ротонда 

XIV ст. та ін.)110.  

                                                                                                                                  
В. Петегирич. Початки Белза і Буська та формування їх соціально-топогра-
фічної структури в X–XIV ст. Там само, с. 199–209. 

105
 М. Рожко. Карпатські фортеці доби Київської Русі. Київська Русь : 

культура, традиції : зб. наук. пр. / [ред. Я. Ісаєвич]; АН УРСР, Ін-т сусп. 
наук. Київ 1982, с. 12–20. 

106
 Його ж. Тустань – давньоруська наскельна фортеця. Київ 1996; село 

Урич нині в Сколівській міській громаді Стрийського району Львівської 
области. 

107
 Й. Пеленський. Галич в історії середньовічного мистецтва на основі 

археологічних досліджень і архівних джерел, с. 191, 197, 207, 301. 
108

 М. Фіґоль. Галицькі ротонди. Галич і Галицька земля : зб. наук. пр. / 
[ред. кол. П. Толочко, В. Баран, О. Береговський та інші]; НАН України, Ін-т 
археології, Нац. заповідник «Давній Галич». Київ – Галич 1998, с. 136–139. 

109
 Див., приміром: Його ж. Галицькі ротонди; Т. Томенчук. Олешківська 

ротонда. Археологія дерев’яних храмів Галицької землі ХІІ–ХІІІ ст. Матеріа-
ли археологічних досліджень 1981–1984 рр. Івано-Франківськ 2005, с. 4. 

110
 Історія українського мистецтва в шести томах, т. 1: Мистецтво 

найдавніших часів та епохи Київської Русі / [ред. М. Бажан]; АН УРСР. 
Головна редкол. УРЕ. Київ 1966, с. 220. 



44 

Ще за правління Ярослава Володимирковича 

(бл. 1130–1187) Галич став одним із найбільших міст-

столиць в ареалі «володінь Рюриковичів – як за пло-

щею (350 га), так і за кількістю храмів (більше 20) і 

монастирів (більше 10) та за торгово-ремісничим поса-

дом (довжиною 4 км) і сільськогосподарською окру-

гою»111. Найбільші міста держави Романовичів (Во-

лодимир, Львів, Перемишль, Холм (від середини 

ХІІІ ст.) та ін.) були вже тоді різнонаціональними. Тут 

поселялися колонії іноземних купців – вірмен, німців, 

поляків, євреїв. До новоствореного князем Данилом 

Холма «став він прикликати приходнів – німців і ру-

сів, іноплемінників і ляхів. Ішли вони день у день. І 

юнаки, і майстри всякі утікали [сюди] од татар – 

сідельники, і лучники, і сагайдачники, і ковалі заліза, 

і міді, і срібла. І настало пожвавлення, і наповнили 

вони дворами навколо города поле і села»112. Уже в 

XIV ст. у Львові було понад 10 церков Східного обря-

ду, три вірменських і два католицьких костели113.  

Це було умовою того, що в добу Середньовіччя 

«спостерігаються обидві форми проникнення і чужи-

нецької культури: поселення людей, для яких ця 

                                                           
111

 Б. Томенчук. Археологія давнього Галича, с. 171. 
112

 Літопис руський за Іпатіївським списком / [пер. з давньорус. Л. Мах-

новець; ред. О. Мишанич]. Київ 1989, с. 418. 
113

 Г. Гербільський. Період феодальної роздробленості Русі. Львів – 

столиця Галицько-Волинського князівства. Історія Львова : короткий на-

рис. Львів 1956, с. 11. Великим осідком вірмен в Україні теж був Кам’я-

нець-Подільський. Наприкінці XIV ст. вірменська община мала тут власну 

церкву. Територія, де проживали вірмени, «поділялась на площу-ринок та 

систему вулиць і кварталів, розбитих на окремі садиби» (О. Григоренко. 

З історії релігійного життя вірменської громади в Кам’янці-Подільському. 

Історія релігій в Україні : матер. VIII міжнар. кругл. столу (Львів, 11–

13 трав. 1998 p.). Львів 1998, с. 68–69). Караїми, за однією з версій, стали 

постійними жителями Галицької землі із середини XIII ст. (див., приміром: 

Ш. Пилецки. Караимы – этноисторическая особенность Галича. Галич і Га-

лицька земля в державотворчих процесах України, с. 279). 



45 

культура була рідною, і засвоєння деяких перенесе-

них із інших країн та регіонів форм місцевою верхів-

кою, почасти й рештою суспільства. Виникли сприят-

ливі умови для взаємодії східних і західних елементів, 

але сам процес їх синтезування тільки починався та 

був перерваний політичним катаклізмом – втратою 

власної державності й поділом земель між Польським 

королівством і Великим князівством Литовським»114. 

Таким чином, музичне мистецтво віддавна було 

серед могутніх засобів піднесення в людей настрою, 

ентузіязму, вираження сокровенних мрій, налаго-

дження взаємодії, зокрема згуртування. В ареалі істо-

ричних Волинської та Галицької земель мистецтво 

сформувалося на величному багатовіковому підложжі. 

Про його міцність свідчать археологічні пам’ятки 

численних різночасових культур. Такі матеріяльні 

знахідки допомагають окреслити загальними штриха-

ми життя давнього населення нашого краю, тогочас-

ний різнобарвний світ релігійних уявлень, відповідні 

ритуали тощо. Вони не обходилися без музики. За-

вдяки вигідному географічному розміщенню зміцню-

валися контакти її творців із близькими й далекими 

сусідами, завдяки чому вона розвивалася в загаль-

ному поступі людської цивілізації, зокрема традицій, 

що сформувалися в середньовічній Руси. Водночас 

спостерігаються свої етнорегіональні особливости. Їх 

визначали тогочасні умови для розвою народностей у 

князівствах Галичини й Волині, королівстві Руси.  

                                                           
114

 Я. Ісаєвич. Культура Галицько-Волинських земель: Доба серед-
ньовіччя. Галицько-Волинська держава: передумови виникнення, історія, 
культура, традиції : тези доп. та повід. (Галич, 19–21 серп. 1993 р.). Львів 
1993, с. 4. 



46 

 
 

 

I. РОЗВИТОК ФОЛЬКЛОРНИХ ЖАНРІВ 

 

При викладі наріжних понять української культури 

князівських часів, дослідники передусім зазначають, 

що за основу вона мала «місцеві, народні елементи. 

Вони виявлялись у багатому побуті й словесності, у 

віруваннях і народній філософії, у різних ділянках 

мистецтва»115. Доказом активного функціонування в 

часи князівств Галицької землі й Волині різних жан-

рів календарно-обрядової музично-поетичної творчос-

ти є те, що її фрагменти, за висновками науковців, 

увійшли до Хроніки Романовичів як перекази, урив-

ки пісень, поодинокі поетичні фрази, зокрема при-

слів’я та приказки, похоронні голосіння тощо116. 

Наше уявлення про старожитню фольклорну во-

кально-поетичну творчість виникло на ґрунті значно 

пізніших записів XVIII–XIX ст., але збережені ар-

хаїчні ознаки дозволяють не тільки скласти уявлення 

про форми та жанри, а й відтворити хронологію пісень 

за образно-поетичним змістом і музично-стильовими 

напластуваннями. Однак у наших студіях не ставиться 

завдання описати все розмаїття усно-пісенної творчос-

ти зазначеного ареалу, оскільки це окрема тема117.  

                                                           
115

 І. Крип’якевич. Історія України [=Пам’ятки історичної думки Украї-

ни] / [ред. Ф. Шевченко, Б. Якимович]. Львів 1990, с. 98. 
116

 Там само, c. 102. Сучасне опрацювання цього питання, див., при-

міром: Г. Кирієнко. Усні джерела Галицько-Волинського літопису. Народ-

на творчість та етнологія / [ред. Г. Скрипник]; НАН України. ІМФЕ 

ім. М. Т. Рильського. Київ (2008/1), с. 75–79. 
117

 Див., наприклад, матеріяли конференцій дослідників народної музи-

ки галицько-володимирських і суміжних земель, які проводились у Львові 

з 1991 року кафедрою музичної фольклористики та Науково-дослідною 

лабораторією музичної етнології Вищого державного музичного інституту 



47 

ЕТНОРЕГІОНАЛЬНІ ОСОБЛИВОСТИ УСНО-

ПІСЕННОЇ ТВОРЧОСТИ В АРЕАЛІ ГАЛИЦЬКИХ 

ЗЕМЕЛЬ І ВОЛИНІ. Арґументом на користь того, 

що період XIII–XIV ст. був важливим етапом у ста-

новленні національної музики, вважаємо об’єднання 

державою Романовичів переважно етнографічних ук-

раїнських земель118. «Завдяки тому тут сильніше за-

значилися прикмети української культури, що стало 

основою національної окремішності»119. Беручи до ува-

ги взаємозалежність ритму й мелодії у давній пісен-

ности, музики, мовлення та його інтонацій, зокрема 

твердження Філарета Колесси (1871–1947) про «нероз-

ривний зв’язок поміж словом і мелодією в народній 

пісні»120, важливим доказом її етнорозвитку в цей пе-

ріод можуть бути тогочасні писемні пам’ятки. Примі-

ром, Галицьке Євангеліє 1144 року (раритетна пам’ят-

ка релігійної культури княжої доби121), має виразні 

                                                                                                                                  
ім. М. В. Лисенка (нині Львівська національна музична академія). Список 

фонду друкованих джерел народної музики Галицьких земель і Волині за-

початковано в праці: Б. Луканюк. Про Основний фонд писемних джерел 

музично-етнографічної інформації. Друга конференція дослідників народ-

ної музики червоноруських (галицько-володимирських) земель (Львів, 27–

31 берез. 1991 p.) : польові дослідження / [уклад. Б. Луканюк]. Львів 1991, 

с. 46–49. Автор складає сердечну подяку Марії Ортинській за надану мож-

ливість скористатися цим джерелом. 
118

 Межу історичних часів для українського народу, як вважав 

М. Грушевський, можна прийняти IV ст. після Різдва Христа. «Перед тим 

про наш нарід можемо говорити тільки як про частину слов’янської групи» 

(М. Грушевський. Історія України-Руси, т. 1: До початку ХІ віка / [гол. 

редкол. П. Сохань]. Київ 1994, с. 18). 
119

 І. Крип’якевич. Історія України, с. 85. 
120

 Музичний фольклор з Полісся у записах Ф. Колесси та К. Мошин-

ського / [упоряд., вступ. ст., прим., перекл. з польс. С. Грица]. Київ 1995, 

с. 25; про взаємозв’язок мислення, мовлення, музики докладніше ще див., 

приміром: А. Іваницький. Українська народна музична творчість : посіб. 

для вищ. і серед. навч. закладів. Київ 1990, с. 13. 
121

 В. Фрис. Галицьке Євангеліє 1144 року – унікальна пам’ятка релігій-

ної культури княжої доби. Духовна спадщина Давнього Галича : наук. зб. / 

І. Скочиляс, В. Фрис. Львів 2018, с. 11–28. 



48 

українські мовні ознаки122. Відзначається чітка від-

мінність мови й колориту Волинських хронік  – уні-

кальних творів давньої української літератури й істо-

ріографії – від літописів суздальських. У цих Хроніках 

уже «виразно виявилося наростання особливостей мови 

української народності»123. Вважається, що Пам’ятка 

викладена літературною мовою «Південної Руси того 

часу, зі значною кількістю лексичних, фразеологічних 

та стилістичних особливостей, притаманних народній 

українській мові»124. Цей процес її кристалізації із ча-

сом посилювався, і хоч у XIV ст. велика кількість па-

м’яток української писемности створена, як і раритети 

попереднього періоду, церковнослов’янською мовою, 

«але вже із значною кількістю народних українських 

слів і форм»125. 

Водночас науковці відзначають певні типи істо-

рико-етнографічного районування самої обширної те-

риторії Галичини й Волині. Цей ареал мав самобутні 

клімато-природні зони, свою історію розвитку, різні 

типи побутового виробництва, неоднакові форми спіл-

кування тощо126. Закономірно, що І. Крип’якевич ви-

окремив тут у XII–XIV ст. Володимирський, Луцький, 

Дорогобузько-Пересопницький, Берестейський, Холм-

ський, Червенський, Белзький, Перемишльський, Зве-

нигородський, Теребовлянський, Галицький регіони127. 

                                                           
122

 Я. Ісаєвич. Галич – Галицьке князівство – Галичина: ювілейні роз-
думи. Галич і Галицька земля в українському державотворенні, с. 28. 

123
 А. Ґенсьорський. Галицько-Волинський літопис: Лексичні, фразеоло-

гічні та стилістичні особливості. Київ 1961, с. 2. 
124

 Історія української літератури у дванадцяти томах, т. 1, с. 574. 
125

 Українські письменники. Біо-бібліографічний словник: у 5-ти томах, 
т. 1: Давня українська література (ХІ–ХVІІІ ст.). / [уклав Л. Махновець]. 
Київ I960, с. 8. 

126
 С. Грица. Часі простір у фольклорі, його стратифікація у зв’язку з ет-

нографічним регіонуванням України. Українська художня культура: навч. 
посіб. / [ред. І. Ляшенко]. Київ 1996, с. 149–150.  

  
127

 І. Крип’якевич. Галицько-Волинське князівство. 2-е вид., із змінами 
і доп. / [ред. Я. Ісаєвич]; Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича НАН України. 
Львів 1999, с. 31–55. 



49 

Одночасно приблизно із цієї ж пори на території 

Верхнього та Середнього Подністров’я виділяють ос-

новні одиниці районування: Галицьку землю, Пониз-

зя (Поділля). У першій згодом поступово викристалі-

зовувалися свої етнографічні окремішности: Бойків-

щина, Гуцульщина, Покуття та Опілля128. Як твер-

дять етномузикологи, з погляду історико-етнографіч-

них, мовних, співомовних характеристик найбільш 

неоднорідний південно-західний регіон – Буковина, 

Прикарпаття, Карпати, Волинь129. При цьому відзна-

чають специфічність культури й побуту населення по-

дібних областей України, яке мало свої особливі зако-

ни, звичаї та обряди, старовинний музичний інстру-

ментарій, «національні права і переваги тощо»130. 

Інакше кажучи, на єдиній генетичній та історико-ет-

нографічній основі нашої держави (спільність похо-

дження, єдність етнічної самосвідомости й загальної 

                                                           
128

 Наприклад, уперше назва «Покуття» занотована 1395 року в чоло-
битній грамоті молдавського господаря Стефана й бояр. Таке наймення 
регіону на початку XV ст. надибується в молдавських грамотах ще кілька 
разів (Покуття : іст.-етногр. нарис / [авт. ідеї та керівн. авт. колек. А. Ко-
ролько]. Івано-Франківськ 2010, с. 10). 

129
 С. Грица. Час і простір у фольклорі.., с. 151. Етноплемінну ситуацію 

Волинського регіону допомагають краще уявити результати його вивчення 
Михайлом Кучинком. Дослідник на основі мапування давньоукраїнських 
та іноетнічних культур, а також залучення топонімічних, археологічних і 
літописних джерел провів племінні й територіальні рубежі Волинської 
землі X – середини XIV ст. на півночі між волинянами та ятвягами; на за-
ході між давньоукраїнським і старопольським етносами; на півдні між воли-
нянами й хорватами; на східному ареалі розселення волинян і західному – 
древлян вони не стикалися: їх розділяли лісові масиви; північно-східний 
відрізок кордону між Волинню і Турово-Пінською землями теж був мало-
прохідним – болота й ліси. Звичайно, як підкреслюється, населення су-
міжних земель частково проникало на сусідні терени, але це «загалом не 
впливало на основну етноплемінну ситуацію досліджуваного регіону» 
(М. Кучинко. Волинська земля в X – першій половині XIV ст.: автореф. дис. 
... док. іст. наук. Спец. 07.00.04. Київ 1999, с. 25–27). Щойно цитоване 
дослідження сприяє уточненню меж Галицько-Волинського князівства, 
проведених І. Крип’якевичем. 

130
 А. Пономарьов. Українська етнографія : курс лекцій. Київ 1994, с. 129. 



50 

самоназви тощо) уже тоді проступали відтінки регіо-

нальної самобутности. Тому Ф. Колесса слушно під-

креслює, що «на українській етнографічній території 

різниці в пісенному репертуарі та його характері 

йдуть майже рівнобіжно з діалектичними відмінами 

й стоять у зв’язку з історичною долею українських 

земель»131. У своїх фольклористичних студіях науко-

вець доводить існування музичних діялектів. Він 

припускає, що «різниці й розходження з’являються... 

починаючи приблизно від XVI в.»132. Як думається, 

деякі відмінности в пісенному фольклорі могли про-

являтися вже в час об’єднання князівств Волині й Га-

личини. Із чого ми виходимо, висловлюючи обережне 

припущення, що тутешня усна музично-поетична 

творчість уже в XIII–XIV ст. могла мати свої етноре-

гіональні особливости? Лінгвісти стверджують, що 

нинішні діялекти української мови пов’язуються та-

кож із прадавніми племінними межами133. Розвій на-

родностей у різних кінцях середньовічної Києворусь-

кої держави привів до виділення окремих князівств у 

самостійні політичні утворення, територія яких «фор-

мувалася з урахуванням давніх племінних поділів»134. 

Розвиток етносів супроводжувався певними змінами в 

їхньому мовленні. При розгляді проблематики форму-

вання української мови, виділення її з континууму 

суміжних слов’янських говірок на східнослов’янській 

території, Юрій Шевельов (1908–2002) вважає, що 

найперші вияви вирізнення «мовно-територіальних, 

регіональних одиниць» можна датувати вже VI–VII ст. 

                                                           
131

 Ф. Колесса. Фольклористичні праці. Київ 1970, с. 35. 
132

 Там само. 
133

 Атлас української мови: у 3-х томах, т. І. Київ 1984, с. 7; З. Бичко. 
Діалектна лексика Опілля. Львів 1997, с. 11. 

134
  Я. Ісаєвич. Проблема походження українського народу: Історіогра-

фічний і політичний аспект. Україна: культурна спадщина, національна 
свідомість, державність : зб. наук. пр. / [ред. Я. Ісаєвич]; HAH України,  
Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів 1995, вип. 2, с. 12. 



51 

І хоч називати їх мовами ще не можна, але відповідні 

факти дозволили виділити серед п’яти таких регіонів, 

що безпосередньо пов’язані з генезою української 

мови, і Галицько-Подільський135.  

Характерні українські мовні ознаки віднахо-

дяться дослідниками у Волинських хроніках. За пов-

нотою відображення таких особливостей вони пере-

вершують минулі рукописні пам’ятки (Повість вре-

м’яних літ, Київський літопис ХІІ ст.) і не поступа-

ються іншим писемним творам ХІІІ ст. Також Хлєб-

никовський список Волинських хронік вважається 

пам’яткою староукраїнської мови XVI ст.136 

Одночасно з процесом викристалізовування єди-

ної давньоукраїнської мови все більше могли прояв-

лятися мовленнєві особливости великих регіонів кня-

зівств Галичини й Волині, королівства Руси, особливо 

в XIV ст. Це припущення підтверджується тим, що 

навіть у тогочасних рукописних книгах проступають 

не лише характерні риси мови української народнос-

ти, а діялектні відмінности окремих земель. Примі-

ром, у Бучацькому євангелію ХІІ–ХІІІ ст., що похо-

дить із Городиського монастиря біля Белза, відзначе-

но виразні українські елементи в мові137. При вивчен-

ні Псалтиря XIII–XIV ст. Ярослав Гординський 

(1882–1939) відзначив, що мова рукопису переважно 

                                                           
135

 Ю. Шевельов. Чому общерусский язык, а не вібчоруська мова? 
З проблем східно-слов’янської глотогонії. Історія української мови: хрес-
томатія / [упор. С. Єрмоленко, А. Мойсеєнко; передм. С. Єрмоленко]. Київ 
1996, с. 197. 

136
 Мовні характерності у Волинських хроніках докладно проаналізо-

вані Антоном Ґенсьорським (1890–1970) (Його ж. Галицько-Волинський 
літопис: Лексичні, фразеологічні та стилістичні особливості. Київ 1961), 
В. Франчук. Хлєбниковський список Галицько-Волинського літопису як 
пам’ятка староукраїнської мови XVI ст. Галицько-Волинський літопис. 
Дослідження. Текст. Коментар / [ред. М. Котляр]. Київ 2002, с. 60–74. 

137
 Ю. Ясіновський. Огляд нової літератури. Καλоφωνία : наук. зб. ст. і 

матер. з іст. церковної монодії та гимнографії / [ред. К. Ганнік, Ю. Ясінов-
ський]. Львів (2018/9), с. 310. 



52 

церковнослав’янська, але в ній уже багато елементів 

не просто чисто руських, а тих, які притаманні те-

ренам Галицької землі138. Приклади місцевих мовлен-

нєвих особливостей рукописних книг із покликанням 

на роботи лінгвістів подав у своєму дослідженні Яким 

Запаско (1923–2007): Євангеліє апракос повний Ти-

пографське № 6 першої половини XII ст., яке похо-

дить із галицько-волинського ареалу, відображає ри-

си південно-волинських діялектів139; у Ліствиці Іоан-

на Ліствичника (друга половина XIII ст.) наявні еле-

менти галицько-волинської вимови140; у Луцькому 

євангелію XIV cт. – унікальній пам’ятці волинського 

книгописання, створеній, певно, у Спасо-Преображен-

ському Красносельському монастирі біля Луцька в 

першій чверті чи середині XIV ст., у церковносло-

в’янській мові головного тексту добре помітні особ-

ливости української мови141; таку мовну прикмету, як 

повноголосся (характерне для Закарпаття), відзнача-

ють у Молитовнику «Півустав Ужгородський» (друга 

половина XIV ст.)142; у Королівському Євангелію 1401 

року із цього ж регіону «дарчий запис, як і післямо-

ва, зрештою, і ввесь текст рукопису вартісний еле-

ментами живої української мови, у тому числі й ок-

ремими особливостями закарпатської вимови»143. За-

уважено помітне проникнення українських елементів 

                                                           
138

 Я. Гординський. Уривок Псалтири XIII–XIV в. Записки НТШ, т. CVI / 
[ред. М. Грушевський]. Львів 1911, с. 22. 

139
 Я. Запаско. Пам’ятки книжкового мистецтва: Українська рукопис-

на книга. Львів 1995, с. 196; 199. 
140

 Там само, с. 237. 
141

 Ю. Ясіновський. Бібліографічні нотатки. Καλоφωνία : наук. зб. з іст. 
церков. монод. та гимнограф. / [ред. К. Ганнік, Ю. Ясіновський]. Львів 
(2016/8), с. 299. 

142
 Я. Запаско. Пам’ятки книжкового мистецтва: Українська рукопис-

на книга, с. 266. 
143

 Там само, с. 68. 



53 

у церковнослов’янську в так званому Віденському ок-

тоїху волинського чи галицького походження144. 

Еволюція української мови була запорукою кра-

щого сприймання місцевим населенням відомостей із 

богослужбових книг. У спостереженні за її розвитком 

пригодяться міркування М. Грушевського: «Уже ста-

рі церковні устави в цім характеристичні: вони гово-

рять короткою, лапідарною мовою законів, а не рито-

ричними плетіннями старого літературного стилю. 

Процес формування цієї нової мови від записів Русь-

кої Правди через грамоти Володимира Васильковича 

[1249/1250–1288] і Мстислава Даниловича [1264 – 

після 1292] 1280-х рр. …, через договірні, надавчі, 

купчі, межові грамоти XIV в. … підводить нас до 

сього моменту, коли ця нова мова починає вживатись 

у книжності, – власне, в часах гуситських впливів. 

У чотирьохвіковій історії свого розвитку … вона все 

більш розгублює елементи староболгарської книжної 

мови…, зближається з живою мовою, з одного боку, з 

другого – поступово переходить через офіційні впливи 

чеські, польські і білоруські – в залежності від мови і 

термінології діловодства державних установ»145. 

Наявність регіональних відмінностей у тогочас-

ному мовленні підтверджується також своєрідністю 

Звенигородської берестяної грамоти. Особливости реф-

лексації деяких букв цієї унікальної знахідки дозво-

лили мовознавцеві Василю Німчуку стверджувати, 

                                                           
144

 Ю. Ясіновський. Гимнографія у пам’ятках доби короля Данила, 
с. 305. Рукописний пергаментний раритет може бути тим, який згадано се-
ред переліку добрих справ Володимира Васильковича в Другій Волинській 
хроніці. Пам’ятку віднайшли у Відні, тому вона отримала таку назву. Під-
тверджується значення Віденського октоїха його опублікуванням Ґерхар-
дом Біркфельнером двотомовиком 2005 й 2006 років у Берліні (Там само, 
с. 304–305).  

145
 М. Грушевський.  Історія української літератури, т. 5, кн. 1: Куль-

турні і літературні течії на Україні в XV–XVI вв. і перше відродження 
(1580–1610 рр.) / [упоряд. та приміт. C. Росовецький]. Київ 1995, с. 111. 



54 

що документ написано десь на Поліссі чи північній 

Волині. Він має «першорядне значення для дослі-

дження історії української мови та діалектогенезу»146. 

Палеографічні особливости епіграфіки ХІІ–ХІІІ ст. в 

ареалі князівств Галичини й Волині, з урахуванням 

нових знахідок і ретельного прочитання датованих 

кириличних написів церкви св. Пантелеймона в кня-

жому Галичі, відзначають Володимир Вуйцик (1934–

2002)147, В’ячеслав Корнієнко148. 

Усе це дає підстави стверджувати існування вже 

в княжу добу регіональних особливостей фольклорних 

пісень, у яких не могли не проявлятися мовленнєві 

відмінности. Адже народний мелос – це музичний по-

тік-співзвучність; різноманітне «полікритеріальне яви-

ще, яке містить висотні, ритмічні, гармонічні, тембро-

ві, агогічні характеристики... Специфічною рисою ме-

лосу народної пісенності є те, що він розвивається не-

віддільно від слова, поза ним не виникає і збігається з 

останнім у формотворенні логічної цілісності пісні»149. 

Характеристику усної народної творчости як ос-

нову музичної культури всякого суспільства зазвичай 

розпочинають із колядок. Із пори князювання Льва Да-

ниловича (1225/1229–1301) і часу одруження його 

сина Юрія Львовича (1252/1257–1308) 1283 року з 

донькою Ярослава Тверського (1230–1271) до нас ді-

йшла колядка «Ей в полі, в полі, в чистенькім полі»150. 

                                                           
146

 В. Німчук. Берестяні грамоти в Україні. Мовознавство / [ред. 
О. Мельничук]. Київ (1992/6), с. 14. 

147
 В. Вуйцик. Графіті XІІ–ХV століть церкви святого Пантелеймона в 

Галичі. Записки НТШ, т. ССХХХІ: Праці Комісії спеціальних (допоміж-
них) історичних дисциплін / [ред. Я. Дашкевич, О. Купчинський]. Львів 
1996, с. 189–194. 

148
 В. Kopнiєнкo. Eпiгpaфiкa caкpaльниx пaм’ятoк Гaличa (XII–XIX cт.), 

с. 83–299. 
149

 С. Грица. Мелос української народної епіки. Київ 1979, с. 24–25. 
150

 В. Мельник. Історична правдивість фольклору (VI–XVIII ст.). Львів 
1968, с. 54. 



55 

Згадані й частково переказані в Першій Волинській 

хроніці окремі величальні піснеспіви – «хвали» (див. 

про них докладніше в Розділі ІІІ). А саме з ними, на 

думку науковців, мають спільні риси обрядово-вели-

чальні колядки151. 

Із часом основні дохристиянські обряди присто-

сували до церковного календаря (їхні пісні-колядки 

приурочили до Різдва, веснянки – до Великодня, ру-

сальні пісні – до Трійці, купальські – до Івана Хрес-

тителя)152. Так верства дохристиянських співів утра-

тила своє культове призначення, поступово збагати-

лася новим історичним змістом і перейшла у фольк-

лорну сферу. Тут вона продовжувала по-своєму жити 

й розвиватися. 

Оскільки суспільні події в кожному регіоні се-

редньовічної Руси були свої, що знаходило відповідне 

відображення у нових творах, то особливости мають і 

колядки та щедрівки (при єдности їхнього стилю та 

характеру, зокрема коли розглядати колядки дохрис-

тиянської доби). Наприклад, у популярних піснях-за-

бавах «Король», «Воротар» інсценізується посаджен-

ня на галицький престол князя Данила зі згадкою 

імені його батька, володимирського князя Романа, 

або описується облога міста королем153. 

Спільним для кожного з видів українських пі-

сень річного календарного циклу називають їхню ста-

лість стосовно належности до тієї чи іншої групи, 

зокрема в межах однієї місцевости. Водночас відзна-

чаються певні територіяльні відмінности обрядових 

                                                           
151

 Див., приміром: Ю. Ясіновський. Генеза української гимноґрафії. 
Українська музика. Традиції та сучасність : зб. ст. / [ред. кол.: Ю. Булка, 
Л. Кияновська, Б. Луканюк, Я. Якубяк]. Львів 1993, с. 17. 

152
 М. Грицай. Перлини народної творчості. Український фольклор. Кри-

тичні матеріали : зб. ст. / [уклад. С. Бисикало, Ф. Борщевський]. Київ 1978, 
с. 135. 

153
 О. Кошиць. Про українську пісню й музику / репринт. вид. Київ 1993, 

с. 13. 



56 

творів. Найбільше ці особливости присутні у весіль-

них піснях і похоронних голосіннях. Такі прикмети 

можна пояснити тим, що весільний обряд – це склад-

не переплетення різноманітних елементів поетичного, 

музичного й драматичного мистецтва. Тут не лише 

звучали пісні, а й танцювалося, виголошувалися за-

мовляння, приказки, загадки, проводились ігри то-

що. Тобто етнорегіональні особливости мовлення мог-

ли мати найбільший вплив саме на словесний текст 

різноманітних музично-поетичних творів, що вико-

нувалися. Хоч у Першій і Другій Волинських хроні-

ках про виконання ще одного виду родинно-обрядової 

фольклорної творчости – весільних пісень – відсутні 

конкретні факти, однак у рукописних пам’ятках де-

кілька разів згадується про весілля. Урочистість та-

ких подій засвідчують слова літописця про окремий 

святковий одяг: «І пішли ж і бояри, і боярині, наря-

дившись у весільне вбрання і одяг»154. Що тогочасні 

шлюбні церемонії не обходилися без відповідних 

узвичаєних пісень, танців і обрядів, свідчать заходи 

Церкви, спрямовані проти них (спеціяльні правила 

митрополитів, проповіді тощо)155.  

Шлюбний ритуал первісно-родових часів у добу 

князівств Галичини й Волині, королівства Руси мав 

уже інші подробиці, зокрема всі персонажі весілля 

могли виступати, як міркують етномузикологи, «у де-

кораціях княжого двору: жених-князь, молода-кня-

гиня, при них дружби (дружина), бояри і т. д.»156. Від-

гомін військової музики, що кличе на збір, як і чер-

вону короговку, яку несе на чолі полку «хорунжий», 

знаходять в описах українськими фольклористами 

                                                           
154

 Літопис руський.., с. 423.  
155

 X. Вовк. Студії з української етнографії та антропології. Київ 
1995, с. 226–227. 

156
 О. Кошиць. Про українську пісню й музику, с. 15. 



57 

походу молодого за своєю «княгинею»157. Не випадко-

во в розділі «Поезія подружжя» літературознавчої  

праці М. Грушевського згадано військову музику, що 

«бубнить» на збір такого походу. Тут подано варіянти 

українського весільного обряду, де чимало «врізаєть-

ся» звичаїв, подібностей із насильницькою, дружин-

ною, воєнною формою здобування дівчини (вони роз-

виваються з ідеї воєнної експедиції, що в основі цієї 

дії)158. Саме такі звуки надавали своєрідного забарв-

лення цим фраґментам весільної церемонії. В її роз-

гортанні окремі пісні ясно репрезентують завдання по-

ходу – збройний напад і насильне захоплення дівчини. 

При характеристиці пісенної основи весільного 

обряду, її дослідники відзначають, що мелодії позна-

чені «ознаками сивої давнини: вузьким амбітусом, що 

не переходить за п’ять нот (квінта), унісонним вико-

нанням старіших мелодій поруч із поліфонічним – пі-

зніших, діятонічним устроєм і деякими ритмічними 

схемами, властивими найстаршим обрядовим піс-

ням»159.  

Ще одним взірцем вокально-поетичної лірики 

мистецтва князівств Галичини й Волині, королівства 

Руси були плачі-голосіння. Їх характеризують музич-

но-драматичними речитативними творами. Цей жанр 

сягає глибин народної творчости. Для кращого уяв-

лення про плачі-голосіння та водночас місце літургії 

в системі музичної культури звернімося до того фраґ-

                                                           
157

 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 1, с. 273. Звісно, 
усе описане вище стосовно весільного обряду, не було ознакою суто цих 
земель, адже це звичаєві практики християнського (слов’янського) світу. 

158
 Там само. 

159
 О. Кошиць. Про українську пісню й музику, с. 15–16. А мбітус – кате-

горія модального ладу, що позначає сукупність усіх звуків мелодії, від-
стань між нижчим і найвищим її тоном, іншими словами – діяпазон. Вага 
амбітуса розкривається у взаємодії з місцем розташування у ньому най-
важливіших модальних функцій – фіналісу (у середньовічних ладах – го-
ловний тон ладу) і тенора (Вікіпедія). 



58 

менту Другої Волинської хроніки, в якому описано 

похорон володимир-берестейського князя Володимира 

Васильковича: «І обвили його оксамитом із мережи-

вом, ... положили його на сани, і повезли ... до [го-

рода] Володимира. А городяни [любомльські], од ма-

лого і до великого, – мужі, і жони, і діти, – з плачем 

великим провели свойого володаря160. Коли ж при-

везли його у Володимир, в єпископію, до святої Бого-

родиці, то поставили тоді його на санях у церкві, тому 

що було пізно... А на другий день, як одспівали за-

утреню161, прийшла княгиня його..., і сестра його..., і 

княгиня Олена, черниця. З плачем великим прийшли 

вони, і весь город зійшовся, і бояри всі... плакали над 

ним... І плакали по ньому володимирці, ... а ще біль-

ше слуги його плакали над ним, сльозами обливаючи 

лице своє. І, останню службу одправивши йому, опря-

тавши тіло його, вложили його в гроб... Княгиня ж 

його безперестану плакала, стоячи перед гробом, сльо-

зи свої проливаючи, як воду, так голосячи [і] при-

мовляючи...»162.  

Своєрідною ілюстрацією наведеного опису по-

хорону, що допомагає краще уявити цей ритуал, мо-
                                                           

160
 При описі традицій нашого народу, автори «Історії української куль-

тури» наводять фраґмент саме із цього місця хроніки. Перед цим заува-
жується: «Жінки, діти чи рідня померлого плакали, тобто голосили, опла-
кували його смерть. У літописах заховалися зразки таких голосінь» (Істо-
рія української культури. 2-е доп. вид. : у 2-х томах, т. 1. Вінніпеґ 1964, с. 63). 

161
 Подібно у виданні Хроніки Романовичів, підготовленої М. Котля-

ром: «По отпѣтіи утрєнѣ … игумєн, и поповє всєго города, пѣвшє над ним 
обычныа пѣсни, и проводиша с богохвалными пѣсни и кадилы добровонь-
ными и положиша тѣло єго…» (Галицько-Волинський літопис. Дослі-
дження. Текст. Коментар, с. 148). 

162
 Літопис руський.., с. 444–445. У примітці до свого перекладу цього 

місця з Волинської хроніки М. Грушевський зазначає: «Плач Володимиро-
вої княгині буквально повторює плач, вложений у Київському літописі в 
уста жінки Романа Ростиславича», а стосовно голосіння «ліпших мужів 
володимирських», то воно «повторює плач, вложений в уста новгородців 
по Мстиславові Ростиславичу» († 1180) (М. Грушевський. Історія 
української літератури, т. 3, с. 182). 



59 

же бути мініятюра Київського ілюстрованого, як 

вважає ряд дослідників, літопису163. Він дійшов до 

нас у Радзивілівському списку XV ст. Тут біля ілюст-

рації зауважено, що «Тое же зимы преставися Воло-

димирке, Галицкий князь»164. На малюнку зображено 

прощання з Володимирком Володаревичем (1104–

1153): зліва бачимо, напевно, бояр, у центрі, мабуть, 

крилошани, які відправляють похорон, а справа – 

жінки, що теж висловлюють свою тугу за померлим. 

  
Похорон Володимирка Володаревича. Мал. XIII (XV) ст. 

(Радзивиловская летопись: в 2-х томах, т. 1: Факсимильное изд. / 

[ред. М. Кукушкина]. Санкт-Петербург; Москва 1994). 

 

Окрім плачів-голосінь, як випливає з міркувань 

Павла Маценка (1897–1991), міг бути ще й гуртовий 

спів усіх присутніх на похороні. Так, покликаючись 

на це місце з літопису: «и попове всего города пѣвше 

                                                           
163

 Ю. Ясіновський. Пісенний фольклор і музичне мистецтво. Історія 
української культури : у 5-ти томах, т. 2, с. 326–327. 

164
 Радзивиловская летопись: Текст. Исследование. Описание миниа-

тюр: в 2-х книгах,  кн. 2 : Текст. Исследование. Описание миниатюр / [отв. 
ред. М. Кукушкина]. Санкт-Петербург – Москва 1994, Щоправда, тут по-
дано рік смерті князя 1152-й. 



60 

над ним обычныа пѣсни, и положиша тѣло его во от-

ни гробъ, и плакашася по немь володимерци»165, му-

зиколог зауважує, що «в цьому випадку оповідається 

про обичний похоронний спів. У літописі підкреслю-

ється, що на похороні князя співали всі священники 

спів обичний»166, тобто прийняту відправу. 

Дослідники давньоруських літописних зводів 

обґрунтовують, що саме в так званому Галицько-Во-

линському наймальовничіше описуються сцени по-

хоронів-голосінь. Імовірно, це можна пояснити не ли-

ше майстерністю редакторів зводів, а й характером 

самих тогочасних подій як можливе свідчення своє-

рідної ментальности галичан або волинян. Може тому 

дочка князя Ярослава Володимирковича (названого у 

«Слові о полку Ігоревім»167 Осмомислом (тобто муд-

рим; із неабиякими розумовими здібностями; тим, 

хто має «вісім мислів і вісім турбот»168) – Ярославна, 

                                                           
165

 П. Маценко. Нариси до історії української церковної музики / ре-

принт. вид. Київ 1994, с. 7. 
166

 Там само. 
167

 Героїчна поема кінця XII ст. «Слово о полку Ігоревім» (теж «Слово 

про Ігорів похід», або «Слово о полку Ігоревім, Ігоря, сина Святослава, 

внука Олега») – одна з найвідоміших пам’яток давньоруської літератури; 

пам’ятка української мови. «Слово…» вважають енциклопедією давньої 

культури, значимим документальним джерелом українського й загалом єв-

ропейського Середньовіччя (Д. Гордієнко. «Слово о полку Ігоревім» на 

сторінках часопису «Сіверянський Літопис» (1995–2012). Княжа доба: істо-

рія і культура / [відп. ред. В. Александрович]. Львів (2013/7), с. 272). Одні 

науковці пов’язують «Слово…» з писемною традицією Чернігово-Сівер-

щини (Там само, с. 273), інші – з ареалом Галицьких земель (С. Пушик. 

Криваве весілля на Каялі (Слов’янська міфологія і «Слово о полку Іго-

ревім»). Есе. Його ж. Дараби пливуть у легенду : повість, есе, оповіді. Київ 

1990). Усе ж варто погодитися з результатами останніх студій літературо-

знавця Олександра Ужанкова стосовно написання твору у Видубицькому 

монастирі не раніше 1198 року одним із учасників походу князя Ігоря 

(А. Ужанков. «Слово о полку Игореве» и его автор. Москва 2020). 
168

 С. Сегеда. Видатні жінки української історії (Кн. 1. X–XVIII ст.). 

Київ 2020, с. 50. 



61 

спостерігаючи в дитинстві за поховальними ритуа-

лами, пізніше мала вже взірці вираження жалю за 

своїм чоловіком – героєм «Слова…»? Адже не випад-

ково «Плач Ярославни» із цього твору вважається 

перлиною української літератури169.  

Ми помітили також цікаву закономірність у ви-

користанні (чи не застосуванні) літописцями (навіть 

одним і тим же автором) терміну «плакали», який 

пов’язаний із похоронами. Наприклад, у «Хроніці...» 

Теодосія (Феодосія) Софоновича († 1677) (цього фраг-

мента нема в Першій Волинській хроніці): «Тамже и 

самого князя Романа забито. Леско [1186–1227], 

князь полскиї, взявши тѣло Романово, казаль его якъ 

князя и приятеля своего честно в Сердомѣру похова-

ти. Потом рускиї князи, упросивши тѣло князя свое-

го Романа, поховали в Володимири»170. Немає спо-

мину про плачі також після смерті іншого князя: «И 

такъ преставился великиї князь Мъстислав Мъсти-

славовичъ Храбрыї [до 1176–1228 ?], и похован 

был»171. Навіть після смерті князя «лядскиї Конратъ 

[1187–1247], славныи и предобрыи, которого смерти 

жаловали князи Даниилъ и Василко» (1203–1269) 

відсутня згадка про оплакування. Подібне читаємо 

після смерті його дружини: «В том же лѣте преста-

вилася великая княгиня Василковая Елена [†1265], и 

положили тѣло eѣ в церкви Пресвятои Богородицы, 

                                                           
169

 Дотримуємось усталеного погляду на автентичність «Слова о полку 
Ігоревім», хоч були спроби довести ніби цей твір написав у кінці XVIII ст. 
чеський науковець-єзуїт, славіст Йосиф Добровський (1753–1829) (див., 
приміром: Е. Кінан. Чи міг Ярослав Галицький 1185 року стріляти в 
султанів? Його ж. Російські історичні міфи. Київ 2001, с. 256–272). Автор 
висловлює сердечну подяку Борису Савчуку за надану можливість ско-
ристатися цим джерелом. 

170
 Ф. Софонович. Хроніка з літописців стародавніх / [підгот. тексту до 

друку, передмова, комент. Ю. Мицик, В. Кравченко]; АН України, Архео-
граф. коміс., Ін-т укр. археографії, Ін-т історії України. Київ 1992, с. 127. 

171
 Там само, с. 135. 



62 

въ епископии Владимерскои»172. Так само й після 

смерті самого князя173. Лише після того, як померли 

король Данило та князь Володимир Василькович, у 

«Хроніці...» Т. Софоновича згадується про плачі. При 

нагоді зауважмо, що в ній, на відміну від Першої 

Волинської хроніки, також подано ширші відомості 

про кончину Данила: «Того ж часу впал в болезнь 

Даниило, корол рускии, в которои и преставился 

року от Рождества Хрства 1266 ... И положили его з 

великимъ плачемъ в церкви Пресвятои Богородицы в 

Холмѣ»174. Значно менше місця, аніж в Другій Во-

линській хроніці, зі зрозумілих причин стосовно міс-

ця її написання та ймовірного автора, приділено тут 

опису похоронів Володимира Васильковича. Так, піс-

ля речення, в якому повідомляється, хто помер і ко-

ли, читаємо: «И привезли его в Володимерь. Княгиня 

его Олга и сестра еи, черница Елена, і всѣ бояре, и 

простыи плакали, якъ, по отцы своемъ»175.  

Водночас, при згадці характеристики Антоном 

Ґенсьорським у Волинських хроніках значення в 

їхній мові форм минулого часу, де дослідник наво-

дить приклади з тексту стосовно різного викорис-

тання слова «плач»: плакася – плакахуся – плакася 

повелику – и бысть плачь великь и рыдание176, може-

мо резюмувати, що згадка про плачі-голосіння, ви-

словлювання різної міри жалю на похоронах тощо 

свідчать більше про значення тієї чи іншої особи для 

авторів хронік або редакторів їхнього зведення для 

нового князя, аніж про наявність самого оплаку-

                                                           
172

 Ф. Софонович. Хроніка з літописців стародавніх / АН України..., 
с. 158. 

173
 Там само, с. 159. 

174
 Там само, с. 158. 

175
 Там само, с. 165. 

176
 А. Ґенсьорський. Значення форм минулого часу в Галицько-Волинсь-

кому літопису. Київ 1957, с. 45. 



63 

вання. А воно, напевне, було невід’ємною складовою 

ритуалу проводів померлого. Щоправда, на думку 

М. Волощука, додані літописцями «плачі» – більше 

розуміння їхньої необхідности, аніж факт джерела 

ХІІІ ст.177 

У напластуванні українських народних пісень 

етнологи виділяють окремі фази історичного й духов-

ного розвою нашого народу. Їхнє виокремлення тут до-

поможе краще побачити міру розквіту фольклорної 

основи музичної культури князівств Галицьких і Во-

линських земель, її місце в етногенезі української ду-

ховности. Так, якщо передісторична доба визначається 

передусім розвитком синкретичної обрядової поезії, то 

друга – «старинна» – характеризується розквітом ри-

царсько-дружинної та новою верствою обрядових пі-

сень із християнським забарвленням. Наступну добу – 

середню – називають золотим віком української народ-

ної пісні. Цей етап розвитку музики нашого народу 

приніс козацькі історичні пісні та думи, а також буй-

ний розвій ліричних творів про кохання. Подальшому 

відрізку в історії української музики притаманне ви-

буяння коломийок, шумок, чабарашок – любовного, 

жартівливого й танцювального характеру178.  

Оскільки оберігачем традицій, їхнім носієм є 

переважно сільське населення, а у ХІІ–ХІІІ ст. ще не 

в усіх регіонах Волині й Галицької землі створили 

міцні церковні общини (як і в решті Європи процес 

християнізації проходив поступово179), то є всі підста-

ви вважати складовою музичної культури князівств 

Галицьких і Волинських земель, королівства Руси, 

особливо на перших порах їхнього становлення, до-

                                                           
177

 Матеріяли бесіди з М. Волощуком (2020 рік). Домашній архів 
Б. Кіндратюка. 

178
 Ф. Колесса. Фольклористичні праці. Київ 1970, с. 32. 

179
 А. Гуревич. Средневековый мир: культура безмолвствующего боль-

шинства. Москва 1990. 



64 

християнські обрядові співи180. Це підкріплюють вис-

новки археологів, які твердять про одночасне існу-

вання в Галицьких землях до середини XIII ст. язич-

ницьких святилищ і християнства. При підсумову-

ванні результатів багаторічних студій Б. Тимощук 

(1919–2003) зауважує, що язичництво східних сло-

в’ян у світлі нових археологічних матеріялів вигля-

дає не таким уже примітивним, як це іноді твердили 

дослідники релігійних вірувань. Нині відомі до-

християнські святилища складної структури й вели-

кий релігійний язичницький центр біля ріки 

Збруч181, у Карпатах182. Святилищами могли бути міс-

ця, де згодом постали примітні пізньослов’янські го-

родища Буковинського підгір’я Горбівське й Карап-

чівське-Вали. У Пліснеську (урочище Оленин Парк) 

виявлено таке священне для дохристиян місце кінця 

VІІ–Х ст. На Золотому Току (терени долітописного 

(великохорватського) Галича), біля завітного джерела 

було, як міркують археологи, центральне святилище. 

У середині ХІІ ст. тут збудували укріплений катед-

ральний монастир із церквою, кладовищем і єпис-

копським палацовим комплексом183.  

                                                           
180

 Про їхній розвій у середньовічній Руси в ХІ–ХІІІ ст. див., приміром: 
Б. Рыбаков. Язычество Древней Руси. Москва І987, с. 657–752. 

181
 Б. Тимощук. Язичницькі святилища Галицької Русі. Историко-фило-

логический вестник Украинского Института / [ред. В. Идзьо]. Москва 
1997, т. І, с. 180. 

182
 М. Кугутяк. Старожитності Гуцульщини. Джерела з етнічної 

історії населення Українських Карпат. Каталог пам’яток історії та куль-
тури: у 2-х томах, т. 1: Сакральна спадщина Гуцульщини. Івано-Фран-
ківськ – Львів 2011. 

183
 Б. Томенчук. Археологія давнього Галича. Галич : зб. наук. пр. / 

[ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ 2022, сер. 2, вип. 9, с. 18, 68, 132. 
Після утвердження християнства довкола колишніх святилищ розміщува-
лися поселення, а в центральному місці, зазвичай, зводили культові спо-
руди (Його ж. Галич і Мала Галицька земля ХІІ–ХІІІ ст. Історична топо-
графія городищ. Івано-Франківськ 2016, с. 313). 



65 

Цікаво, що серед зображень на одному з пред-

метів дохристиянського культу східних слов’ян ІХ–

Х ст. – кам’яній статуї язичницького бога (Збруць-

кий ідол)184, за одним із тлумачень, показано постаті 

чоловіків і жінок, які ніби утворюють хоровод185. 

Певно, вони брали участь у спільному священно-

дійстві. 

У мережі язичницьких центрів під керівницт-

вом професійних жреців проводилися складні ри-

туальні дії. Не випадково «християнські настанови, 

як пише Наталія Полонська-Василенко (1884–1973), 

головним чином властиві були князям, боярству, 

міщанству великих міст. Іншим життям жили глухі 

села, де людність ревно додержувалася старих погля-

дів, обрядів, вірила в духів, пам’ятала Перуна, Хор-

са, Мокошу»186. Тому лише пізніше, у часах «упадку 

старої української держави та переломові литовсько-

польські часи, XIV–XVI, треба головно класти се 

поширення в народних масах християнського обряду 

і богослужіння, духовенства та його впливів»187. 

У наш час, ґрунтуючись на новітніх дослідженнях, 

цей висновок підтвердив Ярослав Щапов (1928–2011). 

На підставі прослідковування за а) зникненням у до-

кументах і літописах згадок волхвів серед власне дав-

ньоруського населення; б) припиненням захоронення 

                                                           
184

 І. Дуда.  Збруцький ідол. Тернопільський енциклопедичний словник : 
у 4-х томах, т. 1: А – Й / [редкол.: Г. Яворський та ін.]. Тернопіль 2004, 
с. 640; Ю. Писаренко. Збруцький ідол. Енциклопедія історії України :  
у 10-ти томах, т. 3: Е–Й / [гол. редкол. В. Смолій]; НАН України. Ін-т 
історії України. Київ 2005, с. 314. 

185
 О. Гончар. Збруцький ідол: основні підходи до його інтерпретації. 

Студентські історичні зошити / [ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ 
(2020/12), с. 6. Див. ще: І. Дуда  Збруцький ідол; Ю. Писаренко. Збруцький 
ідол). 

186
 Н. Полонська-Василенко. Історія України, т. 1, с. 237. 

187
 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 4, кн. 2: Усна 

творчість пізніх княжих і переходових віків ХІІІ–XVII / [упор. Л. Копа-
ниця; прим. С. Росовецький]. Київ 1994, с. 6. 

https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%AF%D0%B2%D0%BE%D1%80%D1%81%D1%8C%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D0%93%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D0%B0%D0%B4%D1%96%D0%B9_%D0%86%D0%B2%D0%B0%D0%BD%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
http://www.history.org.ua/?encyclop&termin=Zbrucky_idol
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%95%D0%BD%D1%86%D0%B8%D0%BA%D0%BB%D0%BE%D0%BF%D0%B5%D0%B4%D1%96%D1%8F_%D1%96%D1%81%D1%82%D0%BE%D1%80%D1%96%D1%97_%D0%A3%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%97%D0%BD%D0%B8
http://www.history.org.ua/?encyclop&termin=Zbrucky_idol
http://www.history.org.ua/?encyclop&termin=Zbrucky_idol


66 

в курганах, тобто поховальний обряд і в селі стає 

християнським; в) майже відсутністю язичницької 

символіки на ювелірних виробах дослідник твердить: 

«XIII століття стало часом рішучого проникнення 

християнства в маси населення, і страшні десяти-

ліття іноземного завоювання й іга, напевно, сприяли 

цьому процесу»188.  

При характеристиці пісенного фольклору кня-

жої доби, дослідники зауважують, що він, залишаю-

чись у головних ознаках традиційним, набув із при-

йняттям християнства іншого вигляду. Закономірно, 

що під впливом Візантії та нової історичної дійсности 

пісенні жанри збагачуються новими темами й виразо-

вими засобами. Одночасно згасають деякі архаїчні ри-

си, зокрема діятонічні лади наповнюються хроматиз-

мами, розширюється мелодичний малюнок, усклад-

нюється ритмічна будова. На зміну первісним звуко-

рядам приходять нові так звані церковні лади, які 

сформувались у середньовічній церковній музиці на 

основі переосмислення давньогрецьких189. Діяв на на-

родні пісні також церковний спів перших століть. 

«Характерні коротенькі мелодійні звороти богослуж-

бового співу, як твердив Микола Грінченко (1888–

1942), іноді подибуємо і в обрядових піснях, що дає 

нам можливість встановити якщо не пізніше їх похо-

дження, то в усякому разі дальші нашарування в їх 

музиці під різними сторонніми впливами»190.  

Певна взаємодія в пісенному фольклорі відбува-

лася між русинами й осілими на теренах середньо-

                                                           
188

 Я. Щапов. Церковь в Древней Руси (До конца XIII в.). Pycское пра-
вославие: вехи истории / [ред. А. Клебанов]. Москва 1989, с. 69. 

189
 Про це, зокрема, писав Петро Сокальський (1832–1887); див.: Його 

ж. Руська народна музика. Російська і українська в її будові мелодичній і 
ритмічній і відмінності її від основ сучасної гармонічної музики. Київ 
1959. 

190
 М. Грінченко. Історія української музики. Київ 1922, с. 38. 



67 

вічних Волині й Галичини вірменами, євреями, угра-

ми, волохами, пізніше поляками й німцями та ін.  

Таким чином, позаяк розглядаються декілька 

століть динамічного процесу в історії середньовічної 

Європи, які теж мали важливе значення для прогресу 

духовної культури князівств Галичини й Волині, 

королівства Руси, зміна історичних реалій і форм су-

спільного життя зумовлювала появу нових елементів 

у дохристиянських обрядових співах і перетворення 

їх у пісенний фольклор. Із часом на все більшій тери-

торії вони втрачали своє культове призначення, на-

повнювалися новим історичним змістом і перетворю-

вались у фольклорну сферу. 

 

 

 

 

 

  



68 

 

 

 

III. НАРОДНА ЕПІКА,  

ЇЇ ТВОРЦІ ТА ВИКОНАВЦІ 

 

Кращому баченню місця музики в житті людей, зок-

рема княжої доби, допомагає усвідомлення ідей 

М. Грушевського стосовно походження й розвитку 

епосу191. Серед обґрунтованих знаним науковцем тез, 

як міркують, «найоригінальнішою є та, що твердить 

про існування в соціально-економічному й культур-

ному (а також церковному) українському житті XIII–

XV ст. обставин, які сприяли консервації старої дру-

жинної традиції. Друга принципово важлива теза – 

про розвиток цього заведення «від елемента лірич-

ного до епічного», забарвленого казковою фантасти-

кою та релігійною легендою»192. 

Потенційні імпульси до створення епічних му-

зично-поетичних композицій могли виникати в похо-

ді, на відпочинку після битви, при поверненні та ін. 

Під свіжим враженням від події складалася «піснь 

славна». У ній звучала похвала головним героям по-

ходу й заразом усім його учасникам – військовій дру-

жині193. Адже невід’ємною складовою мілітарного 

культурного комплексу більшости індоєвропейських 

                                                           
191

 Е пос (дав.-гр. ἔπος — «слово», «оповідання») – літературний рід 
(нарівні з лірикою та драмою), що розповідає про події, які нібито відбу-
валися в минулому (немов здійснювалися насправді й згадуються опові-
дачем) (Вікіпедія). 

192
 С. Росовецький. Примітки. М. Грушевський. Історія української 

літератури, т. 4, кн. 1: Усна творчість пізніх княжих і переходових віків 
ХІІІ–XVII ст. [=Літературні пам’ятки України] / [упоряд. О. Таланчук; 
приміт. С. Росовецький]. Київ 1994, с. 308. 

193
  М. Грушевський. Історія української літератури, т. 4, кн. 1, с. 17. 



69 

народів у середні віки були поети-співці рицарської 

слави194.  
Щоправда, рицарі, їхня пиха, як міркує В. Корнієнко, 

висміювалися на одному з графіті кінця ХІІ – середини 

ХVI ст. із теренів княжого Галича: «На поверхні кам’яного 

блока прокреслено фігуру вояка з пташиною головою, який 

правою рукою тримає вертикально довгий спис, а ліва вперта 

в бік. Трохи нижче простежується зображення або піхов ме-

ча, або хвоста. Тіло повернуто у фас, обличчя – у профіль»195. 

Узагалі, як робить висновок науковець, графіті варто вважа-

ти характерним виразом середньовічної антирицарської паро-

дії, коли звеличенню рицарської звитяги протиставлялась 

їхня дегероїзація, розвінчанню позірних рицарських чеснот 

виливалося в жарти, комічні сюжети, а в ґротескних фігурах 

рицарів підкреслювались їхні самолюбство, пиха, хвалько-

витість, а то й боягузтво196. 

Не тільки вельми обдаровані особистости, на 

наш погляд, у значимих ситуаціях складали вокаль-

но-інструментальні твори. Як у Старому Завіті «з ве-

ління Божого кожна важнійша подія в житті ставала 

піснею, кожна особиста і всенародна молитва була 

піснею, а навіть з інструментами, хороводами, з яки-

ми відбувалася прослава Бога»197, так, либонь, у кня-

зівствах Галичини й Волині, королівстві Руси люди 

свої враження від подій озвучували музикуванням. 

Воно, водночас, розвивало їхні мистецькі обдару-

вання.   

                                                           
194

 Л. Залізняк. Стародавня історія України. 2-ге вид., доп. Київ 2019, 
с. 301. Нині слушно пропонують розмежовувати за значеннями іменники 
«рицар» (представник військово-дворянського стану в середньовічній 
Європі, і «лицар» – у переносному значенні, для характеристики бла-
городної, самовідданої, ґречної, ввічливої особи) (Л. Колібаба. Ще раз про 
рицаря та лицаря. Культура слова : зб. наук. пр. / [ред. С. Єрмоленко]; 
НАН України, Ін-т укр. мови. Київ 2014, вип. 81, с. 163). 

195
 В. Корнієнко. Епіграфіка сакральних пам’яток Галича (ХІІ–ХІХ ст.), 

с. 223. 
196

 Там само. 
197

 І. Музичка, о. Молитва і спів. Καλоφωνία : наук. зб. з іст. церков. мо-
нод. та гимнограф. / [ред. К. Ганнік, Ю. Ясіновський]. Львів (2002/1), с. 177. 



70 

БИЛИНИ – ПРОВІДНИЙ ЖАНР ДАВ-

НЬОЇ УКРАЇНСЬКОЇ ЕПІКИ. Важливою складо-

вою музичної культури земель галицько-волинського 

ареалу були билини198. Їхнє походження пов’язують 

із середньовічною Руссю, де билинна традиція отри-

мала високий розвиток199. Як провідний жанр давньої 

національної епіки, вони завершують своє форму-

вання в добу пізнього Середньовіччя. Якраз «до цього 

періоду відноситься найдавніший її текстовий запис 

під самоназвою старина – «Стих старина за пивом» у 

збірці XV ст., переписаній монахом Єфросином у Ки-

рило-Білозерському монастирі»200. Билинна епіка ви-

конувалась особливими співцями в супроводі струн-

но-щипкового інструмента (гусел (314.122-5), пізніше 

кобзи (321.311-5). У речитативно-мелодизованій фор-

мі – оповіді піднесено-героїчного змісту оспівувалися 

не тільки подвиги князів, бояр, дружинників, інших 

народних героїв, зокрема таких, приміром, із теренів 

Наддніпрянщини, як Святогор, Микула Селянинович, 

Ілля Муровець (пізніше Муромець), Олексій Попович, 

Кирило Кожум’яка та інших, а й змальовувалися 

княжий побут, звичаї, пісенно-музичні реалії тощо. 

Ці твори входять у велику епічну традицію Сходу й 

Півночі та є її кінцевою західною межею. У XIII–

XIV ст. билинна епіка наповнюється новими сюжета-

ми, пов’язаними з історичними реаліями князівств 

Галичини й Волині: про князя Романа, Дуку (Дюка 

                                                           
198

 Билини, як встановлено, мають прямі паралелі в сагах скандинав-
ських вікінгів, рицарських баладах часів мітологічного національного 
героя Британії короля Артура, Карла Великого († 814) й хрестових по-
ходів. Подібні твори перекликаються з англо-саксонським епосом тієї ж 
пори «Беовульф», верхньонімецьким «Пісня про Нібелунгів», давньосак-
сонською поемою ІХ ст. «Хеліанд» (Л. Залізняк. Стародавня історія 
України, с. 301). 

199
 О. Левашева, Ю. Келдыш, А. Кандинский. История русской музыки. 

3-е изд., доп., т. 1: От древнейших времен до середины ХІХ века : учеб. 
для муз. вузов. Москва 1980, с. 21. 

200
 Ю. Ясіновський. Пісенний фольклор і музичне мистецтво, с. 328. 



71 

Степановича), Чурила Пленковича, Михайла Козари-

на та ін.201 Поступово билини трансформуються у 

фольклорні жанри, зокрема балади. Тісні сюжетні 

зв’язки спостерігаються між билиною про Козарина й 

пізнішою баладою про напад козака на татарина та 

звільнення його сестри, билиною про Чурила й бала-

дою про Джеджору, билиною про князя Михайла, 

який убиває свою жінку, та баладою про Гребенючку. 

Заключні прославні епізоди билин переходять у 

думи, як і загалом билинна епічна традиція перетво-

рюється в історичні думи202.  

Уважне вивчення значної спадщини давньо-

українських історичних пісень дозволило етнологам 

не тільки переглянути застарілі думки стосовно при-

чин появи цього фольклорного жанру, а й встано-

вити, що ці твори виникли не в XV–XVI століттях, а 

на півтори, а то й дві сотні років раніше в Закарпатті 

(його корінне слов’янське населення першим стало 

жертвою агресії іноземних окупантів) і на етнографіч-

них українських землях Східної Словаччини – Пря-

шівщині203. 

                                                           
201

 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 4, кн. 1, с. 122–
151; див. пізніше опрацювання цієї теми: Д. Лихачев. Народное поэти-
ческое творчество в годы феодальной раздробленности Руси – до татаро-
монгольского нашествия (XII – начало XIII в.). Русское народное поэти-
ческое творчество, т. І. Москва – Ленинград 1953, с. 236; В. Мельник. 
Історична правдивість фольклору.., с. 84–126. 

202
 С. Грица. Мелос української народної епіки, с. 59–72. 

203
 В. Мельник. Історична правдивість фольклору.., с. 56–57. Примі-

ром, про місто Бардіїв, яке лежить у західній частині Закарпатської Украї-
ни на Пряшівщині (45 км. від Пряшева) зауважують, що «в  XIV–XV ст.  
населення Бардієва було ще слов’янським, с.т. українське, хоч мешкало 
тут і чимало німців – міщан, купців і ремісників, але вже в XVI cт. німці 
переважали. … Зате навколо Бардієва села весь час були в переважній 
більшости українські. Вже в документі 1247 р. зазначено цілий ряд сіл на-
вколо Бардієва з чисто українськими назвами» (В. Січинський. Архі-
тектура міста Бардієва (з ілюстраціями). Записки НТШ, т. СLI : Праці 
історично-філософічної секції / [ред. І. Крип’якевич]. Львів 1931, с. 57–58). 



72 

Стосовно мистецтва інших етносів, які прожи-

вали на теренах давньої України, то дослідники при-

пускають навіть існування у світській вірменській 

музиці речитативних рицарських пісень204. 

Окрім билин, до героїчного епосу Галицьких і 

Волинських земель княжого часу відносять деякі ко-

лядки й щедрівки. За змістом, характером і призна-

ченням останні визначають як «панегірично-вели-

чальні новорічні поздоровлення»205. Являючи собою 

невіддільну частину різдвяних співів і виступаючи 

своєрідним додатком до колядок, щедрівки в порів-

нянні з ними «більш лаконічні розміром і бідніші ме-

лодією, ... побудовані іноді на первісних інтервалах 

секунди й терції, вони роблять архаїчне враження ще 

й через те, що майже не зачеплені християнством. 

Старо-поганський елемент займає в них головне міс-

це, надає їм дивного характеру фантастичною симво-

лікою в побажаннях і пророкуваннях всякого добра 

на наступний рік, та говорить про їх давнину й незіп-

сованість»206. У процесі свого побутування щедрівки й 

колядки змінювалися, утрачали свій первісний магіч-

ний характер і призначення, поповнювалися новими 

мотивами і, ставши величальними піснями-побажан-

нями, відображали в цілому не тільки життя та надії 

людей далеко пізніших часів, а й історичні події в 

узагальненому вигляді207. Прикладом таких творів на-

зивають західноукраїнську колядку «Йя в полі, полі 

близько дороги стоя намети чистого злота». Тут, як 

припускають, відображено походи воїнів-дружинни-

ків середньовічної Київської держави208.  

                                                           
204

 З. Костюв. Традиції вірменської музики в Україні. Там само, 
т. ССХХХІІ: Праці Музикознавчої комісії / [ред. О. Купчинський, Ю. Ясі-
новський]. Львів 1996, с. 247. 

205
 О. Кошиць. Про українську пісню й музику, с. 10. 

206
 Там само, с. 10–11. 

207
 В. Мельник. Історична правдивість фольклору.., с. 52. 

208
 Там само. 



73 

У залишках героїчно-фантастичного циклу від-

найдено твір з ареалу міста Сянок (широчів на кордо-

ні держави Романовичів з Угорщиною та землями 

П’ястів). Поезія вміщує образ, як вважав М. Грушев-

ський, із княжих і боярських чвар, у якому подано 

«якийсь натяк на героїчний, епічний мотив – це 

«княгня Іванко», з несподіваним ув’язненням і тугою 

… по княжім дозвіллю»209. Тут музичний інструмент 

гусла описані ніби живі, а образ їхнього звучання до-

помагає краще підсилити тугу героя; водночас про-

демонстровано одну із соціяльних функцій музики – 

розраджувати людей: 
 

Соколонька пустьте до сокільниці,  

Гусельки шмарте [киньте] до гусельниці.  

Коничка всадьте до кінниченьки,  

Йванка всадьте до темниченьки.  

Соколик квилить – головки хоче,  

Гусельки грають – Йванка споминають210. 

 

Щоправда, малозрозумілим видається термін «гусель-

ниці». За аналогією з припровадженням соколонька 

та коника в належні їм місця, можна вважати, що 

мовиться про спеціяльне приміщення чи куток у ньо-

му для гри на гуслах чи їхнього збереження. Заодно 

маємо згадку про ймовірне володіння князем грою на 

музичному інструменті. 

Отже, у XIII – першій половині XV ст. героїч-

ний епос попередньої доби – билини – поступово 

згасає та перетворюється у нову пісенну епіку – істо-

ричні думи й пісні. Частина з них, треба думати, 

виникла й отримала поважний розвиток в ареалі кня-

зівств Галицьких і Волинських земель, королівстві 

Руси.  

                                                           
209

 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 1, с. 323. 
210

 Там само. 



74 

ЯКИМ МІГ БУТИ МУЗИЧНИЙ ІНСТРУ-

МЕНТ ГУДЦЯ ОРА? Успішні степові походи руських 

князів на половців (поч. XIІ ст.) викликали велике 

захоплення серед народу. Ці походи оспівано у піс-

нях, відгомін яких залишився у Волинській Першій 

хроніці (про хана Отрока і євшан-зілля)211. Творцями 

й виконавцями епосу були народні співці. Про одного 

з таких – половецького музи  ку Ора, який творив у 

Києві 1125 року212, згадується в переказі поетичної 

поеми на початку цієї хроніки (її, як великий фраґ-

мент без вступної частини, помилково свого часу при-

єднали до Київського зводу). Водночас бачимо гли-

боку емоційність, чутливість до всього прекрасного, 

виражені в рукописній пам’ятці з Волині. Особливо 

це помітно в порівнянні з літописами Московії, мова 

яких “суха”. 

Нині в літературі нема як усталеного погляду на 

правопис слів «гудьця Ореви», так і єдиної думки – 

ким він був – співаком, який акомпанував собі на му-

зичному інструменті, чи так було тоді прийнято нази-

вати митців – творців і виконавців епосу. Наприклад, 

ще в «предмові к Боголюбивому Пѣвцý» до Ірмолоя 

1684 року (походить із Манявського скиту), писар у 

тлумаченні сутности богослужбового співу зауважив 

церковнослов’янською з помітним впливом українсь-

кої народнорозмовної мови: «Гудец гудучих в гусли 

своя»213. Пізніше І. Франко перекладав слова «гудьця 

Ореви» як «співець Оря»214 або «гудець Орь»215. 

                                                           
211

 І. Крип’якевич. Історія України, с. 62. 
212

 Полное собрание русских летописей (далі – ПСРЛ), т. 2 : Ипатьев-
ская летопись. Изд. 2-е. Санкт-Петербург 1908, стб. 716.  

213
 Ю. Ясіновський. Передмови Манявських ірмолоїв. Українська му-

зика : наук. часоп. / [ред. І. Пилатюк, Ю. Ясіновський, У. Граб]. Львів 
(2014/1 (11), с. 129. 

214
 І. Франко. Найстарша українська народна пісня. Його ж. Зібрання 

творів у 50-ти томах, т. 37. Київ 1982, с. 219. 



75 

У поезії «Ор і Сирчан. Половецька історична сага» 

називає його «Ор-музи  ка»216, при цьому в зазначено-

му мистецькому творі приписує Орові гру на теорба-

ні217 (321.311-5). Слово «гудця» мовознавець А. Ґен-

сьорський брав у лапки218, тобто цей знаний дослід-

ник нашої пам’ятки не вкладав точного смислу в 

поняття назви музиканта219. У перекладі цього твору 

Леоніда Махновця (1919–1993) читаємо «музи ка Ор», 

а в іменному покажчику «Літопису руського» – «Ор, 

музика-співець Сирчана»220. Одночасно, із метою під-

твердження міркування про використання в той час 

музичних творів як важливого засобу комунікації221, 

подамо ширшу цитату, в якій згадано про половець-

кого співця: «По смрти же Володимерѣ [1053–1125] 

оставъшю. оу Сырьчана единомоу гоудьцю же Ореви 

посла и во Обезы река. Володимеръ оумерлъ есть, а во-

ротися брате поиди в землю свою молви же емоу моя 

словеса, пои же емоу пѣсни Половѣцкия»222. Для порів-

няння наведемо цей фраґмент у перекладі українською 

мовою: «По смерті ж Володимировій остався у Сирчана 

                                                                                                                                  
215

 І. Франко. Історія української літератури. Там само, т. 40. Київ 1983, 
с. 179. В І. Франка «чудець», чи не механічна помилка? 

216
 Його ж. Ор і Сирчан. Половецька історична сага. Там само, т. 5. Київ 

1976, с. 312, 316. 
217

 Там само, c. 318. 
218

 А. Генсьорський. Значення форм минулого часу в Галицько-Волинсь-
кому літопису, с. 81. 

219
 Дещо інакше воно пояснюється Ольгою Ліхачовою (1937–2003) в 

Коментарях до рукописної пам’ятки з Волині: «Гудец – музыкант, гусляр» 
(Галицко-Волынская летопись / [подгот. текста, пер. и коммент. О. Ли-
хачева]. Памятники литературы Древней Руси: XIII век / [вст. ст. Д. Лиха-
чев; общ. ред. Л. Дмитриев и Д. Лихачев]. Москва 1981, с. 568). 

220
 Літопис руський.., с. 368, 502. 

221
 При покликанні на студії Д. Ліхачова Русский посольский обычай 

XI–XIII вв., О. Ліхачова слушно пояснює місію Ора, якого, як і в дописем-
ний період, послали не з грамотою, а з усним повідомленням, у цьому 
випадку – зі співом (Галицко-Волынская летопись, с. 568). 

222
 ПСРЛ, т. 2, стб. 716. 



76 

один лиш музика Ор, і послав він його в Обези, 

кажучи: «Володимер уже вмер. Тож вернися, брате, 

піди в землю свою». – Мов же ти йому слова мої, 

співай же йому пісні половецькії»223.  

При встановленні музичного знаряддя літопис-

ного Ора, згадаємо, що «в народних іграх брали 

участь також фахові мистці, що носили різні назви: 

гудець це разом музи  ка й співак; ...півець – спі-

вак»224. Мовознавець Ізмаїл Срезневський (1812–

1880) літописний термін «гүдьба» пояснює як музика, 

гра на інструменті, а «гүсти, гүдй» «грати на струн-

ному інструменті»225. Тобто смисл, який нині 

вкладається в слово «гудіти», зовсім не той, що був у 

давнину, а «гудець» чи «гудошник» – означало музи-

кант. Не випадково в літописних джерелах, де зга-

дується дохристиянський шлюб на Руси, зазнача-

ється, що відбувався він «с плясаньем и гуденьем и 

плесканьем». У чехів слово «hudba» означає музика, 

a «hudebnik» – музикант, музи ка226.  

Про сам гудок (321.32.-71) знаємо, що це дав-

ній триструнний смичковий інструмент із плоскою 

декою та спинкою без бокових вирізів. Дві струни 

цього хордофона налаштовували в унісон, а одна 

квінтою вверх. На гудку грали як на віолончелі 

(371.-71 ?)227 чи тримали його на колінах228. При по-

ясненні широкого побутування гудка – невеликого, із 

пронизливим звуком – серед типово скомороського 

інструментарію, допускають, що на ньому можна 

                                                           
223

 Літопис руський.., с. 368. 
224

 Історія української культури. Вінніпег 1964, с. 62. 
225

 И. Срезневский. Словарь древнерусского языка (XI XIV вв.) / ре-
принт. изд. : в 3-х томах, т. І, ч. І. Москва 1989, с. 608, 611. 

226
 Чесько-український словник : у 2-х томах, т. 1. Київ 1988, с. 194. 

227
 Энциклопедическій словарь. издат.: Ф. Брокгауз, И. Ефрон : в 41 то-

ме, т. 9. Санкт-Петербург 1893, с. 861. 
228

 Мала Українська Музична Енциклопедія / [oпрацював О. Залеський]. 
Мюнхен 1971, с. 30. 



77 

було грати «хто як хотів: стоячи, на ходу, біжучи, у 

сідлі, притиснувши до колін чи до живота, або ж, 

навпаки, тримаючи на витягнутих руках, але тільки 

не до лиця, під підборіддям, як на сучасних скрип-

ках»229 (321.322). 

Про зображення цього музичного інструмента та 

його назву є різні думки. Так, Богдана Фільц (1932–

2021), при згадці про одну з фресок, яка збереглася 

на стіні вежі Софійського собору Києва (XI ст.), за-

значає, що цей стінопис сприяє ознайомленню з гуд-

ком або смиком і він у середньовічній Руси був дуже 

розповсюдженим «смичковим інструментом, на якому 

грали, як на скрипці»230. Після цього подано його 

опис і території побутування; назви схожих на старо-

руський гудок смичкових інструментів інших сло-

в’янських народів: у болгар – гадулка, у поляків – 

генслє. Дещо інакше називає гудок Лідія Корній: «На 

іншій фресці веж собору зображений музикант, який 

грає на струнному смичковому інструменті типу 

середньовічного фіделя»231. 

Образ подібного інструмента – ребека – бачимо 

в сцені «Наруга над Христом» із стінописного циклу 

Страстей у каплиці Святої Трійці 1418 року Люблін-

ського замку (див. ілюстрацію).  

Зображення та описи виготовлених (видовба-

них) із дерева гудків, їхні креслення, реконструкція, 

а також докладні відомости про сучасні їм інстру-

менти подаються в роботі, яка підсумовує результати 

багаторічних археологічних досліджень у Новгороді. 

                                                           
229

 Р. Садоков. Веселые скоморохи. Глазами этнографов / [ред. 
Ю. Бромлей; сост. Д. Тумаркин]. АН СССР, Институт этнографии  
им. Н. Н. Миклухо-Маклая. Москва 1982, с. 135. 

230
 Б. Фільц. Музична культура східних слов’ян. Історія української 

музики : у 6-ти томах, т. 1 / [Л. Архімович, Т. Булат, М. Гордійчук (відп. 
ред.) та ін.]. Київ 1989, с. 144. 

231
 Л. Корній. Історія української музики : у 4-х част., ч. І. Київ – Харків 

– Нью-Йорк 1996, с. 83. 



78 

Так, сучасниками знайденого тут «гудочка були 

смичкові фідель (нім. Fidel, від лат. fides струна) і 

такий, що мас східне походження, ребек, сербсько-

хорватська ліриця та болгарська гъдулка-гадулка (гу-

дулка) та ін.»232 При цьому акцентується увага на га-

дулці, що має понад тисячолітню історію та з-поміж 

усіх цих інструментів, подібних за формою й принци-

пом звуковидобування, не втратила найхарактерніших 

особливостей форми, зберегла суто слов’янську назву 

(від дієслова «гудіти», або «густи») та ще й нині 

активно використовується в усіх куточках Болгарії. 

Отже, літописний половецький співець Ор міг 

виконувати свої твори в супроводі такого розповсю-

дженого у княжу добу струнного смичкового інстру-

мента, як гудок. Допускаємо також його побутування 

в ареалі земель Галичини й Волині. 

ПІСНІ-ХВАЛИ. Важливою складовою музично-

го мистецтва середньовічної Руси були пісні, в яких, 

зазвичай, прославляли звитяги народних героїв, кня-

зів, перемоги військових дружин тощо. Такі вокальні 

твори є близькими до епічних жанрів, що в ту пору 

були особливим прославним співом героїко-патріо-

тичного змісту. Їхні витоки вбачають ще в грецьких 

акламаціях (лат. acclamatio, від acclamo – виголо-

шую). Пісні-хвали дійшли до нашого часу як в усній 

народній творчости (колядки, щедрівки, величання, 

епіка), так і в писемних джерелах (передусім літопи-

сах, історичних хроніках, а також житіях). 

                                                           
232

 В. Поветкин. Новгородские гусли и гудки (опыт комплексного ис-
следования). Новгородский сборник. 50 лет раскопок Новгорода / [общ. 
ред. Б. Колчин, В. Янин]. Москва 1982, с. 312. Автор висловлює щиру 
подяку Михайлу Фіґолю (1927–1999) за привернення уваги до цього 
джерела й можливість скористатися ним. Докладний етимологічний аналіз 
споріднених різнонаціональних слів, які позначають предметне та змістове 
значення цього й інших однотипних музичних інструментів див., примі-
ром: Г. Хоткевнч. Музичні інструменти українського народу. Харків 1930. 



79 

Багате пісенне підґрунтя має «Слово о полку 

Ігоревім», спробу пісенно-мелодичної реконструкції 

якого здійснив Лев Кулаковський (1897–1989)233. 

Особливо ж цим відзначається Перша Волинська 

хроніка234. Дослідники спеціяльно відзначають, що в 

такі писемні пам’ятки вплетено уривки різноманіт-

них пісень: історичних, дружинних, монастирських, 

княжих, ремісничих, селянських235. 

Докладні відомости про пісні-хвали в згаданих 

рукописних пам’ятках узагальнив А. Ґенсьорський. 

При вивченні соціяльного стану редактора зводу 1266 

pоку дослідник показав зацікавлення хронікерів дру-

жинною поезією та користування нею при створенні 

своєї роботи. Серед наведених фраґментів пісень-хвал 

наголошується на таких: 1) про князя Романа – «са-

модержця всієї Руси»; 2) ремінісценції окремих пі-

сень про ятвязького князя Скомонда (бл. 1175–1248), 

зокрема підкреслення під 1248 роком його несамо-

витости; 3) виконання вояками польської пісні 

«Керьлѣшь»; 4) хвали, які співали Данилові й Ва-

силькові після перемоги над ятвягами («…І багато 

християн із полону вони удвох, вибавили, і пісню 

слави вони співали їм»236); 5) пісні-хвали під 1217–

1219 pоками: «Выйде Филя, древле прегордый... (вва-

жається, що цей фрагмент узято з якоїсь пісні про 

Філю (†1245) і його боротьбу з Мстиславом); 6) пісня, 

якою, за словами польського хроніста Яна Длуґоша 

(1415–1480), славили Мстислава Удатного (до 1176–

1228) його воїни після остаточної перемоги в Галичі 

над Коломаном (бл. 1208–1241) і Філею237. 

                                                           
233

 Л. Кулаковский. Песнь о полку Игореве: опыт воссоздания модели 
древнего мелоса. Москва 1977. 

234
 А. Ґенсьорськнй. Галицько-Волинський літопис.., с. 76. 

235
 Д. Лихачев. Предисловие. Повесть временных лет. Москва 1950, с. 5. 

236
 Літопис руський.., с. 408. 

237
 А. Ґенсьорський. Галицько-Волинський літопис: Процес складання; 

редакції і редактори. Київ 1958, с. 76–77. Філя – угорський бан – banus 



80 

При подачі невідомого літопису з Галичини (ма-

буть, перемишльського), Я. Длуґош наводить текст 

прославної пісні на честь згадуваної перемоги Мсти-

слава: «О magne dux et victor Msczislae Mscislavicze! 

O fortis accipiter ad conterrendum fortes et robustos, 

armaque illorum, transmissus a Deo. Desinent se glori-

ficare, qui te victo, sibi destinabant victoriam, quoniam 

a te omnes, magnifico ct glorioso domino nostro, humi-

liati et conflicti sunt»238. Українською цей текст чи не 

першим переклав і опублікував М. Грушевський:  

 
Великий княже, побідителю, Мстиславе Мстиславичу,  

Сильний соколе, Богом посланий – постраши ти 

сильних та міцних і їх зброю!  

Не будуть вони хвалитися побідою над тобою!  

Тобою, великий і славний наш господине, всі 

понижені і побиті!239 

 
Саме пісні-хвали як особливий вид величаль-

ного співу мали вирішальну дію на засвоєння серед-

ньовічною Києворуською державою «візантійської 

гимнографії в її місцевих національних формах, ос-

кільки тут було чимало спільного, як в образно-

тематичному, так і в музично-виразовому планах»240. 

При дослідженні історії розвитку українського ното-

лінійного Ірмолоя, Ю. Ясіновський привертає увагу 

саме до величань. Характеризує їх короткими про-

славними співами «на честь двунадесяти й особливо 

                                                                                                                                  
Fila. Автор висловлює щиру подяку Володимиру Полєку (1924–1999) за 
надану можливість свого часу скористатися цим та іншими джерелами. 

238
 Там само, с. 77. 

239
 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 3, с. 135. 

240
 Ю. Ясіновський. Генеза української гимнографії. Українська музика. 

Традиції та сучасність : зб. ст. / [ред. кол.: Ю. Булка, Л. Кияновська, 
Б. Луканюк, Я. Якубяк]. Львів І993, с. 17. 



81 

поважних свят і пам’ятей у місцевій церкві»241. Цей 

жанр виник у XIV ст. і швидко отримав визнання. 

Його поява та розвиток пояснюються винятковою 

увагою української церковно-співочої практики до 

святкових співів. При цьому музиколог підкреслює, 

що «переймалося, пристосовувалося до місцевих умов 

і створювалося нове в руслі сильного устремління до 

прекрасного, досконалого, а отже, святочного»242. 

Важливим арґументом на користь регіональних етніч-

них особливостей звеличувального співу може бути 

також тісний зв’язок пісень-хвал із дохристиянсь-

кими обрядами й магічними дійствами, колядками, 

билинним епосом тощо. 

 Отож, серед значимих елементів музичної куль-

тури князівств Галичини та Волинських земель, ко-

ролівства Руси була народна епіка. Її передовсім 

представляв такий провідний жанр творчости як 

билини, що виникли в ареалі середньовічної Руси. Їх 

виконували особливі співці в супроводі гудка, гусел, 

пізніше кобзи. Билинна епіка в пору держави Рома-

новичів наповнилася новими сюжетами, пов’язаними 

з її історією, пізніше трансформується в фольклорні 

жанри, зокрема історичні думи й пісні, балади, ко-

лядки. Рицарські пісні могли бути у світській музиці 

інших етносів із теренів князівств Галицьких і Во-

линських земель. У репертуарі музикантів-виконав-

ців особливе місце займали пісні-хвали як харак-

терний прославний спів героїко-патріотичного змісту. 

Розвій епіки підтверджується її творами, фраґменти 

яких вставлені в літописи, історичні хроніки тощо. 

 

 

                                                           
241

 Ю. Ясіновський. Величання як жанр української гимнографії. Істо-
рія релігій в Україні : тези повідом. Міжнар. V круглого столу (Львів,  
3–5 травня 1995 року) : у 5-ти част. Київ – Львів 1995, ч. 5, с. 530. 

242
 Там само, c. 532. 



82 

 

 

 

IV. СКОМОРОХИ 

 

Значиму роль у мистецько-естетичному житті людей 

середньовічної Руси займали скоморохи – мандрівні 

музиканти (співаки, які ще грали на гудку, гуслах та 

інших музичних інструментах), танцюристи, опові-

дачі, актори-лицедії, дресирувальники. Вони поступо-

во виділилися з числа осіб, які володіли мистецтвом 

гри на музичних інструментах, мали значну практи-

ку та «з часом із таких музикантів-любителів розви-

нулися професіонали, які грали за винагороду»243.  

Уже встановлена суть творчости таких мис-

тецько обдарованих осіб, тяглість цієї традиції. Ско-

мороський звичай віднаходять у давньому Римі. Як 

вважають дослідники, наші «перебрані комічні фігу-

ри стоять, правдоподібно, у зв’язку з традицією рим-

ських новорічних забав, коли також ходили з дому до 

дому перебрані, масковані штукарі і скоморохи»244. 

Водночас «на старі бо балканські όсади налягають 

пізніші впливи різних професіональних організацій 

«веселих людей», «скоморохів» усякого походження. 

Слово «скоморох», що приходить уже в церковних 

інвективах245 Х–ХІ вв. (у болгар. Златоструї і в нашо-

му старому літопису), досі зістається, на жаль, щодо 

                                                           
243

 Л. Нидерле. Славянские древности / [пер. с чешск. Т. Ковалев, 
М. Хазанов; ред. А. Монгайт]. Москва 2000, с. 450. 

244
 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 1, с. 184–185.  

245
 Інвектива (лат. invective (oratio) = лайлива (мова) – різкий виступ 

проти кого-небудь, чого-небудь, образлива мова (Новий словник іншо-
мовних слів / Л. Шевченко, О. Ніка, О. Хом’як, А. Дем’янюк; [ред. Л. Шев-
ченко]. Київ 2008, с. 260). 



83 

свого походження неясним»246. Для розтлумачення 

М. Грушевський цитує найдавнішу згадку в болгар-

ській пам’ятці: «Сотона человѣки врази сътворяєть, 

всякими льстьми прѣвабляя ны от Бога: трубами 

[423.111] й скомрахы й инѣми играми». Подає подіб-

не літописне занотування під роком 1068: «Но сими 

дьяволъ льстить и другыми нравы, всяческими лесть-

ми превабляя ны от Бога: трубами и скоморохы (вар. 

скомрахы), гусльми и русальи»)247.  

Слово «скоморох» І. Срезнєвський уважав 

«ідентичним із франц. scaramouche і виводив від 

готського skarn – сміх, scarmach – сміхотворець, так 

що се було б тільки старшим дублетом до «шпіль-

мана», запозиченим від німців-сусідів ще в часах 

перед розселенням або в часах розселення»248.  

                                                           
246

 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 1, с. 185. Кукла – 
лялька, маріонетка; чеське kukla – маска, лялечка; у грец. мові теж лялька 
(Етимологічний словник української мови : у 7-ми томах, т. 3: Кора – М 
[=Словники України] / [гол. редкол. О. Мельничук, уклад. Р. Болдирєв та ін.]; 
АН УРСР, Ін-т мовознавства ім. О. Потебні. Київ 1989, с. 128–129). 

247
 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 1, с. 185. У літо-

писі – «русальями» (Ипатьевская летопись, стб. 159). Подібно в Радзивілів-
ському літописі: «Но сим дьявол льстить и другими нравы всякими и лес-
тью пребавляя ны от бога, трубами, и скомрахи, и гуслями, и русальями» 
(ПСРЛ, т. 38 : Радзивиловская летопись / [ред. Б. Рыбаков]. Ленинград 
1989, с. 72). 

248
 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 1, с. 185. У про-

довженні етимологічної розвідки науковець наводить інший термін – 
«шпільман», «що приходить уже в одній полудневослов’янській кормчій 
ХІІІ в. і, по гадці філологів, міг перейти на слов’янський ґрунт в Х–ХІ вв., 
указує ясно на західні течії, може, хронологічно пізніші від візантійських і 
східніх, але теж, безсумнівно, дуже старі (скоморохів одна суздальська 
компіляція теж описує як людей убраних на західний, німецький спосіб)» 
(Там само, с. 185–186). Нім. der Spielmann – людина, яка грає – середньо-
вічний мандрівний артист у німецькомовних країнах. Назва утвердилася в 
другій половині ХІІІ ст. Із XIV ст. перейшли в когорту професійних місь-
ких музик, організувалися в цехи й гільдії. Цехи діяли ще чотири століття 
(G. Busch-Salmen. Spielmann. Das neue Lexikon der Musik: in vier Bänden. 
Band 4 : Reih bis Z. Stuttgart – Weimar 1996, s. 353). 



84 

Мотиви покриття в середньовічній Руси спіль-

ною назвою «скоморохи» різних мистецьких об’єд-

нань, причини їхньої популярности, склад жанрових 

груп і частота виступів, обставини запозичення та пе-

редачі репертуару розкрив М. Грушевський249. Со-

ціяльна й духовна функції волхва, чарівника, знаха-

ря, скомороха в дохристиянську добу в ареалі серед-

ньовічної Руси часто синкретизувалася, як слушно 

вважала Катерина Грушевська (1900–1953), в одній 

особі250.  

Скоморохів справедливо вважають носіями но-

вих музичних ідей251. Про осілий спосіб життя народ-

них музи  к свідчать топонімічні назви, утворені від 

основи «скоморох». До тих найменувань населених 

пунктів Скоморохи, Скоморошки в Україні, зокрема 

в Галичині й на Поділлі, що збереглися та наведені в 

«Історії української музики»252, додамо ще назви сіл 

Старі й Нові Скоморохи в Більшівцівській терито-

ріяльній громаді (колишній Галицький район)253. На 

те, що село, де зараз Старі Скоморохи, існувало вже 

за княжих часів, указує грамота XIV ст. (датується 

початком жовтня 1366 року.). У ній засвідчується 

укладення угоди між волинським князем Любартом-

                                                           
249

 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 1, с. 146–147, 
184–185, 189, 213, 214, 218, 321, 322; Там само, т. 4, кн. 1: Усна творчість 
пізніх княжих і переходових віків ХІІІ–XVII / [упоряд. О. Таланчук; 
приміт. С. Росовецький]. Київ 1994, с. 84–87; Там само, т. 5, кн. 2: Перше 
відродження (1580–1610 рр.). Київ 1995, с, 55, 194, 204, 247 та ін. 

250
 Цит. за: М. Хай. Микола Будник і кобзарство / НАН України, ІМФЕ 

ім. М. Т. Рильського, Київський, Харківський кобзарські та Львівський лір-
ницький цехи. Львів 2015, с. 111. 

251
 На ілюстрації «Ігрища межи селами» справа бачимо трьох музик. 

Один із них танцює з бубном. У центрі зображено у незвичному одязі 
артиста. По боках – глядачі, які, мабуть, супроводжують дійство оплес-
ками (Радзивиловская летопись, т. 1, арк. 6 зв.). 

252
 Л. Корній. Історія української музики, с. 54–55. 

253
 1сторія міст і сіл Української PCР : у 26-ти томах, т. : Івано-Фран-

ківська обл. / [ред. О. Чернов]. Київ 1971, с. 171. 



85 

Дмитрієм (бл. 1311/1315–1383) і польським королем 

Казимиром ІІІ Великим (1333–1370) про розмежу-

вання їхніх володінь «о(т) маркова става по львовъ-

скую дорогу къ скоморохомъ»254. 

Наш аналіз розташування утворених скоморо-

хами слобод вказує на те, що ці музи ки селилися не-

далеко від тогочасних великих міст, які могли забез-

печувати їхній захист і, у свою чергу, скоморохи 

мали змогу обслуговувати жителів «городів», що до-

зволяло заробляти. Можливо також і те, що князі не 

хотіли тримати в місті скоморохів і виселяли їх на 

слободу. Свідченням того, що їхні поселення були 

своєрідними супутниками, розміщеними за валами 

великих міст, є розташування, наприклад, с. Скоморо-

ше (знаходиться приблизно за 20 км від Теребовлі – 

тогочасного центру одноіменного князівства на пів-

денно-східному краю Галицької землі); с. Скоморо хи 

(Сокальська міська громада Львівської обл.) – при-

близно за 30 км від літописного Белза; с. Старі Скомо-

рохи Івано-Франківської обл. – приблизно за 20 км від 

с. Крилос – колишнього центру княжого Галича255.  

Завдяки студіям дослідників установлюється 

мистецько-естетична й музична суть творчости скомо-

рохів, тяглість цієї традиції256. Адже згадки про ско                                                        

                                                           
254

 Грамоти XIV ст. / [упор., вст. ст., комент. і словн.-покаж. М. Пе-

щак]. Київ 1974, с. 38. 
255

 Вивчення назв інших населених пунктів у нинішньому Галицькому 

районі, пов’язаних із давніми фаховими заняттями (Блюдники, Бринь, Ку-

ропатники, Кукільники, Серники Долішні, Чашники та ін.), дозволило 

констатувати, що «біля стольного града Галича вигідно було селитися 

представникам найрізноманітніших професій» (З. Федунків. Назви населе-

них пунктів Галицького району. Галич і Галицька земля, с. 134). 
256

 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 1, с. 146–147, 

184–185, 189, 213, 214, 218, 321, 322; Там само, т. 4, кн. 1, с. 84–87; Там 

само, т. 5,  кн. 1: Культурні і літературні течії на Україні в XV–XVI вв. і 

перше відродження (1580–1610 рр.) / [упоряд. та приміт. C. Росовецький]. 

Київ 1995, с. 129; Там само, т. 5, кн. 2, с. 55, 194, 204, 247 та ін. 



86 

морохів осердям народних забав пояснюють потуж-

ним впливом лицедіїв на людей. Передусім це були 

«представники жрецтва, до професійних навичок яких 

входило володіння музичними інструментами, музич-

но-драматичним театральним мистецтвом («видовища 

діючі»), знання язичницького ритуалу в усій його 

повноті, а також неабиякі організаторські здібності, 

що дозволяли згуртувати людей навколо «ігрищ»»257. 

Шляхом виявлення ориґіналів скомороського 

музичного мистецтва на базі вивчення збірників на-

родних пісень, праць із фольклористики, записів 

фольклорних експедицій тощо обґрунтовані основні 

критерії систематизації скомороських пісень. Це 

сприяє визначенню особливостей їхньої музичної бу-

дови, мелодико-ритмічної своєрідности, формотвор-

чих принципів організації музичного матеріялу, що, 

у свою чергу, допомагає не тільки визначати їхній 

жанр, розглянути, які конкретні явища слов’янсько-

го фольклору слід включати в цей комплекс, а й на-

ближатися до встановлення самобутности виконав-

ської манери скоморохів258.  

Традиція мандрівних музик ще в XIІI–XIV ст. 

процвітала в усій Європі. Скоморохи, шпільмани, 

майстерзинґери, ваганти259 подорожували по конти-

ненту й були основними носіями міжнародного пісен-

                                                           
257

 І. Тоцька. Музика. Театральні видовища. Історія української куль-

тури : у 5-ти томах, т. 1: Історія культури давнього населення України / 

[редкол. П. Толочко, Д. Козак, Р. Орлов  та ін.]. Київ 2001, с. 831. 
258

 О. Панич. До проблеми вивчення музичного мистецтва скоморохів. 

Українське музикознавство. Київ (1982/17), с. 20–32. На жаль, у цій роботі 

головна увага приділяється Росії та не згадується про можливість творчос-

ти скоморохів на українських землях, зокрема в князівствах Галичини й 

Волині. 
259

 Ґоліарди чи ваґа нти – середньовічні мандрівні священники й мона-

хи-утікачі в XI–XIV ст., які складали вірші, виконували пісні й декламу-

вали прозу на площах західноєвропейських міст і різних зібраннях (Вікі-

педія. Дата звернення – 10.11.23.). 

https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%B0%D0%B3%D0%B0%D0%BD%D1%82
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%B0%D0%B3%D0%B0%D0%BD%D1%82


87 

но-танцювального репертуару. У цей процес залучи-

лися й українські музи ки, яких часто бачили при 

дворах польських і угорських королів, шляхти й маґ-

натів, міського патриціяту. Наші земляки приносили 

свій репертуар на Захід, який зайняв певне місце в 

лютневих (321.-4) і органних  табулятурах260. 

Окрім діяльности скомороських гуртів, що 

сприяло розвою музики, на теренах Галичини могли 

діяти інші мистецькі об’єднання артистів261. При по-

ясненні назви села Кукільники (нинішня Більшів-

цівська селищна громада, що неподалік Галича) крає-

знавці твердять про діяльність у цьому ареалі давніх 

кукольників – акторів, які ставили лялькові виста-

ви262. Звісно, що виступи митців не обходилися без 

відповідного музичного супроводу.  

При вивченні взаємозапозичень у мистецтві, 

зокрема музичному, слід урахувати значення матри-

моніяльних взаємозв’язків. Вони тісно поєднували 

зверхників середньовічної Руси з правлячими динас-

тіями Європи. Практика встановлення близьких між-

родових стосунків була запорукою збільшення кіль-

кости взаємозапозичень у сфері культури. Адже, 

зазвичай, «до резиденції князя разом із коханою 

дружиною потрапляла й група митців, або ж шлюб 

                                                           
260

 К.-П. Кох. Із спостережень над східнослов’янськими та середньо-

європейськими музичнофольклорними зв’язками у XVI–XIX століттях. 

Українське музикознавство / [гол. редкол. Н. Горюхіна; перекл. з нім., 

вступ, підгот. до друку О. Правдюк]. Київ (1979/14), с. 151–167. Табу-

лятура – нотна збірка танцювальних мелодій для окремих інструментів, 

найчастіше лютні чи органа (412.1). 
261

 Розрізняємо поняття «артист» і «актор». Перший – віртуоз перевті-

лення, людина, яка досягнула високої майстерности в будь-чому, другий – 

той, хто грає певну роль, творить придуманий образ (Новий словник іншо-

мовних слів, с. 30, 64). 
262

 З. Федунків. Назви населених пунктів Галицького району, с. 134.  



88 

сприяв мистецьким зв’язкам між державами похо-

дження чоловіка та дружини»263.  

Свідченням неабиякої майстерности музи к із 

теренів Галичини й Волині є те, що вони появилися в 

XIV ст. на службі в капелах польських королів. На-

приклад, у рахунках короля Яґайла (1362–1424) про 

різноманітні виплати з 1394 року й пізніше рясніють 

імена – Андрейко, Лук’ян, Подолян, Стешко та ін.264 

Тяглість творчости скоморохів на землях ко-

лишньої держави Романовичів посвідчується згадкою 

про них в документах ще кінця XVI – середини 

XVII ст. як осіб окремого ремесла серед платників по-

датків міста Дрогобича (нині – Львівська обл.). Вод-

ночас робиться припущення про тогочасне розповсю-

дження скомороства на інших українських теренах265. 

Із метою показу можливого репертуару скомо-

рохів у князівствах Галичини й Волині, королівстві 

Руси та спробі змалювати музичну діяльність цих ар-

тистів як один з етапів тисячолітньої етнокультурної 

селекції в послідовній спадкоємности поколінь укра-

їнців, обіпремося на думку Ф. Колесси. Він, вира-

жаючи погляди багатьох дослідників еволюції музики 

в далеку добу, писав про досить ранній перехід репер-

туару княжих і дружинних співців до мандрівних 

скоморохів (пізніше подібне сталося з козацькими 

думами: їх від козаків перейняли мандрівні кобзарі-

бандуристи чи співці духовних пісень – лірники). 

Тобто спадкоємцями скоморохів на землях Галичини 

                                                           
263

 А. Ґолембйовська-Тобіаш, Д. Домбровський. Дракон Успенського 
собору в Галичі з польської дослідницької перспективи / [перекл. з пол. 
І. Тимар]. Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ 
(2019/4), с. 53. 

264
 Л. Корній. До питання про українсько-польські музичні зв’язки 

ХVI–ХVII ст. Українське музикознавство : наук.-іст. міжвідом. щоріч. / 

[упор. та вст. ст. О. Шреєр-Ткаченко, ред. І. Ляшенко]. Київ (1971/6), с. 103. 
265

 О. Курочкін. Скоморохи. Енциклопедія історії України : у 10-ти 
томах, т. 9: Прил–С / НАН України, Ін-т історії України. Київ 2012, с. 611. 



89 

й Волині стали троїсті музики – професійні артисти 

новішого типу, які замінили стародавні гусла та сви-

рілі (421.112.2) на скрипку, цимбали (314.122–4) й 

дзвінковий бубон (решето; 211.311+112.111) «грають 

на весіллях та инших сільських забавах. Скоморохів 

живо нагадують гуртки українських колядників та 

білоруських волочебників, що приходять, подекуди й 

із музикою, щоб «хату звеселити»266. А Софія Грица 

вважає, що скомороські традиції, зокрема епічне ви-

конавство, на західноукраїнських землях «у найбіль-

шій мірі успадкували подільські лірники»267. 

Однак це одна лінія розвитку інструментальної 

музики – народна, конкретні етапи якої встановити 

непросто. Інша пов’язана з XIV–XV століттями, коли 

з часів Великого князівства Литовського на теренах 

земель Галичини й Волині «проростали паростки гума-

ністичної культури європейського Ренесансу. У той 

час формувалися нові соціяльні умови розвитку укра-

їнського музичного професіоналізму, який виразно пе-

реорієнтовувався із середньовічного церковно-монас-

тирського середовища на міську світську культуру. 

Осередками інтенсивного розвитку музичного мистецт-

ва ставали міста з їхніми специфічними інститутами: 

цехами, братствами, школами, магістратом, катед-

ральними соборами та парафіяльними церквами. Мі-

нявся соціяльний статус митця-професіонала, який 

ставав світською вільнонайманою особою: співаком, 

реґентом, дяком, учителем, редактором чи автором 

церковних напівів, магістратським трубачем, цеховим 

музи кою тощо. Він швидко реагував на музичности-

льові зміни, а в побутовій музиці – на моду, різні му-

зичні новинки (популярні пісеньки, танці). При пере-

писуванні нотних Ірмолоїв на замовлення школи, 

церкви, окремих міщан, він намагався зберегти міс-

цеву співочу традицію й заразом унести певні музич-
                                                           

266
 Ф. Колесса. Українська усна словесність. Львів 1938, с. 7–8. 

267
 C. Грица. Мелос української народної епіки, с. 228. 



90 

ностильові новації в дусі часу. Тобто в музи к форму-

валася власне професіональна психологія»268. 

Як підсумок, відзначимо важливу роль у мис-

тецько-естетичному житті людей держави Романови-

чів широкої практики професійної діяльности не тіль-

ки звеселяючих скомороських виступів (їхні початки 

бачать у давньоримських новорічних святкуваннях), 

а й кукольників. На теренах князівств Галичини й 

Волині по-своєму продовжив побутування звичай се-

редньовічної Руси під загальною назвою «скоморо-

хи». Серед них, треба думати, були осілі лицедії (се-

лилися недалеко від тогочасних великих міст) і манд-

рівні. Про перших свідчать топонімічні назви, утво-

рені від основи «скоморох». Згадки про таких митців 

осердям народних забав пояснюють потужним впли-

вом лицедіїв на людей завдяки організаторського та-

ланту, що дозволяв згуртувати присутніх, доброго 

знання дохристиянських релігійних ритуалів, майс-

терного володіння грою на музичних інструментах, 

музично-драматичними навичками зі сфери театраль-

ного мистецтва та ін. Традиція мандрівних музи к жи-

ла ще в XIІI–XIV ст. і була характерним явищем то-

гочасної Європи. Мандрівні скоморохи стали основ-

ними носіями міжнародного пісенно-танцювального 

репертуару. При вивченні взаємозапозичень у музиці 

враховуємо вагу матримоніяльних взаємозв’язків. 

Свідченням майстерности руських музи  к була їхня 

поява в XIV ст. на службі в капелах польських коро-

лів і маґнатів. Тяглість професійної творчости скомо-

рохів на Прикарпатті посвідчується згадкою про них 

ще в кінці XVI – середині XVII ст. Спадкоємцями 

таких митців стали троїсті музики, лірники та ін. 

 

 
                                                           

268
 О. Цалай-Якименко, Ю. Ясіновський. Музичне мистецтво давнього 

Острога, с. 74. 



91 

 

 

 

V. РУКОПИСНА КНИЖНІСТЬ. ЦЕРКОВНИЙ СПІВ 

 

Прийняття Христової віри, розповсюдження писемної 

культури зумовило розвиток у середньовічній Руси 

цілого ряду нових літературних і мистецьких жанрів. 

У той самий час церковний обряд покликав відповід-

ні форми богослуження, наповнення їх доцільними 

засобами (літургійними книгами, гимнографією, дзво-

ніннями, творами малярства та ін.). При характе-

ристиці культури Галицьких і Волинських земель 

княжого часу науковці слушно зазначають, що її спе-

цифіку визначило передусім прийняття християнства 

з Візантії269. Водночас нині ще мало відомостей про 

шляхи його розповсюдження на різних територіях, 

тому важко точно встановити час виникнення пара-

фіяльної мережі на галицько-волинських землях. 

Згідно з даними археології християнізація теренів 

Прикарпаття «почалася ще в другій половині пер-

шого тисячоліття, причому істотну роль у цьому ві-

діграв трансконтинентальний шлях з Азії до Європи, 

що з ІХ ст. пролягав і через західноукраїнські зем-

лі»270. Тому студії про поширення християнства кири-

ло-методіївського спрямування в Прикарпатті й Чер-

венських «городах» дають частині дослідників підста-

ви все впевненіше говорити, що це «забезпечило утво-

                                                           
269

 Я. Ісаєвич. Культура Галицько-Волинських земель: Доба середньо-
віччя, с. 3. 

270
 Духовна спадщина Давнього Галича : наук. зб. / І. Скочиляс, В. Фрис. 

Львів 2018, с. 41. Докладніше про поширення християнства на При-
карпатті див., приміром, міркування І. Скочиляса: Там само,  
с. 41–51. 



92 

рення, поряд із Тмутараканською (VIII ст.), Пере-

мишльської єпархії (IX ст.)»271. 

Розповсюдження богослужбової літератури, не-

обхідної для церковних відправ, було запорукою 

швидкого прогресу духовної творчости на теренах на-

шого краю. Кінцем першої половини XII ст. (під 1144 

роком), коли вже об’єдналися всі підкарпатські землі 

в одному князівстві, датують створення відомої па-

м’ятки слов’янської писемности – Галицького Єван-

гелія272. Його невеликі розміри можуть свідчити про 

виготовлення для подорожей. Рукопис знаменний не 

тільки своїм оформленням, а й тим, що, на відміну 

від усіх найдавніших церковнослов’янських Єванге-

лій, які були апракосами (збірками уривків, упоряд-

кованих відповідно до недільних богослужбових чи-

тань), пам’ятка 1144 року давала «повний суцільний 

текст, придатний для послідовного читання, а отже і 

для глибшого осмислення»273. 

Якщо в XI ст. важлива роль в історії нашої пи-

семности належала київському великокняжому скрип-

торію, завдяки якому богослужбова література по-

ширювалась у Галичині й на Волині, то вже у XII ст. 

давній Галич мав велике значення у розвитку писем-

ного слова274, а в другій половині XIII ст. невідкладна 

потреба «компенсувати якоюсь мірою величезні втрати 

                                                           
271

 А. Гудима. До методології поглядів на історію запровадження хрис-
тиянства в Русі-Україні. Історія релігій в Україні : матер. VIII Міжнар. 
круглого столу 11–13 травня 1998 року. Львів 1998, с. 80; див. ще: І. Лю-
бінець, М. Фіглевський. Митрополичі намісники в Галичині (XV–XVI ст.). 
Галичина / [ред. М. Кугутяк]. Івано-Франківськ (1999/3), с. 95. 

272
 Крилоське (Галицьке) Євангеліє 1144 року – найбільш давня з точно 

датованих збережених богослужбових книг із теренів сучасного Прикар-
паття. Ця пам’ятка української мови написана на пергаменті, зберігається в 
Москві (Державний історичний музей). 

273
 Я. Ісаєвич. Галич – Галицьке князівство – Галичина: ювілейні розду-

ми. Галич і Галицька земля в українському державотворенні, с. 28. 
274

 Під 1208 роком у літописі читаємо: «А був у Галичі Тимофій, пре-
мудрий книжник, родом із Києва» (Літопис руський.., с. 371). 



93 

у книжковій продукції, яких зазнали південні і пів-

денно-західні землі України внаслідок спустошливої 

навали монголо-татар, і забезпечити відбудовані та но-

возведені храми літургійною літературою»275 спричи-

нила виникнення й потужне продукування рукописної 

книги на Волині. Із Буковини до нас дійшло Євангеліє 

апракос короткий «Путненське» (поч. XIV ст.), пере-

писане в монастирі Путна276. 

Отож, поява нових осередків книгописання, пе-

редусім на галицько-волинських землях, його регіо-

нальне поширення стало важливим здобутком XII ст. 

Саме їм судилося відіграти в культурному розвитку 

краю в наступному, важкому для Руси столітті, чіль-

ну роль277. 

Унікальною пам’яткою волинського книгопи-

сання є створене, як вважають, у Спасо-Преображен-

ській Красносельській чернечій обителі біля Луцька в 

першій чверті чи середині XIV ст. Луцьке євангеліє 
XIV ст. (знаходиться в Москві). Це повний апракос, 

тобто збірник євангельських читань у ході церковних 

служб упродовж цілого року. Відзначено добре відоб-

раження в церковнослов’янській мові основного текс-

ту характерностей української мови278. Другою рари-

тетною рукописною пам’яткою XIV ст., переписаною 

у Луцькому монастирі св. Катерини, є Луцький псал-

тир 1384 року (нині – в Італії)279. 

                                                           
275

 Я. Запаско. Скрипторій волинського князя Володимира Василько-
вича. Записки НТШ, т. CCXXV: Праці історично-філософської секції / 
[ред. О. Купчинський]. Львів 1993, с. 193. 

276
 Його ж. Пам’ятки книжковою мистецтва : Українська рукописна 

книга, с. 254. 
277

 Там само, c. 41.  
278

 Ю. Ясіновський. Бібліографічні нотатки. Καλоφωνία : наук. зб. з іст. 
церков. монод. та гимнограф. / [ред. К. Ганнік, Ю. Ясіновський]. Львів 
(2016/8), с. 299. 

279
 Там само. Луцький псалтир 1384 року перевидано 2013 року в 

Луцьку. Факсимільне видання має 219 арк., 106 с., загальна наскрізна ну-
мерація 312 с. (Там само).  



94 

Писемні джерела й збережені пам’ятки свід-

чать, що значними осередками книгописання на 

теренах Галичини й Волині княжої доби були також 

такі міста як Володимир, Перемишль, Холм. Цьому 

передовсім сприяло те, що тут знаходилися єпископ-

ські центри280. Активне книгописання в цьому ареалі 

стало запорукою того, що в XIV–XV століттях «на 

східнослов’янській основі за відомих історичних об-

ставин сформувалася спільна для українців і білору-

сів актова мова, що живилася з народних джерел. І в 

цей період, і пізніше вона визнавалась офіційною мо-

вою Великого князівства Литовського, застосовува-

лася в адміністративно-юридичних документах і на-

віть у державному управлінні в Польщі та Молдовсь-

кому князівстві»281. Водночас це могло сприяти роз-

повсюдженню рукописних нотованих богослужбових 

книг. 

КНЯЗЬ – ПЕРЕПИСУВАЧ НОТОВАНОЇ 

БОГОСЛУЖБОВОЇ ЛІТЕРАТУРИ? На підставі 

археологічних знахідок, поширености книжности вва-

жають, що грамотні Ростиславовичі неабияк шанува-

ли писемність. Аналіз літописних джерел і система-

                                                           
280

 Результати новітніх наукових студії дозволили дослідникам вважа-
ти, що багатоілюстрований Радзивілівський кодекс скопіювали за най-
більш аргументованим припущенням 1490 року на Волині, здогадно, із 
давнішого ориґіналу (О. Толочко. Радзивіллівський літопис. Кенігсберзь-
кий літопис. Енциклопедія історії України : у 10-ти томах, т. 9: Прил–С / 
[гол. редкол. В. Смолій]. Київ 2012, с. 107). 

281
 Словник староукраїнської мови XIV–XV cт.: у 2-х томах, т. І / [гол. 

редкол. Л. Гумецька]. Київ 1977, с. 5. Зауважено, що «всі грамоти молдав-
ських господарів від другої половини XIV до першої половини XVII ст. 
написані давньоруською (староукраїнською) канцелярською мовою з еле-
ментами місцевого українського діалекту, хоч поступово в текстах з’яв-
лялись окремі власне молдавські слова» (О. Масан. Ім’я зродилося у шумі 
лісу: Коли і як з’явилася назва нашого краю. Буковинський журнал : літер.-
мист., гром.-політ., наук.-освіт. часоп. / [ред. Б. Загайський]. Чернівці 
(1992/1), с. 107). Автор висловлює щиру подяку Костянтину Кройтору за 
привернення уваги до цього джерела. 



95 

тизованих фактів нині дозволив окремим історикам 

висловлювати цілком вірогідну гіпотезу стосовно 

вміння старшого з Романовичів – князя Данила чита-

ти, окреслюється певний рівень його освічености282.  

При характеристиці поширености грамотности 

на землях Галичини й Волині, дослідники, ґрунтую-

чись на літописній характеристиці князя Володимира 

Васильковича, який був «книжник великий і філо-

соф»283, водночас привертають увагу до його пристрас-

ного замилування списуванням книг. Цей племінник 

правителя Данила «Євангеліє, списавши, ... окував 

сріблом і дав святій Богородиці, і Апостола списав 

апракос... У монастир у свій [святих] Апостолів він 

дав Євангеліє апракос, і Апостола, сам списавши, ту-

та ж положив, і Соборник великий отця свого, ... і 

Молитовника дав. В єпископію перемишльську він 

дав Євангеліє апракос, ... яке сам був списав. А до 

Чернігова послав він у єпископію Євангеліє апракос, 

золотом розписане... Євангеліє він списав апракос, 

окував його все золотом... Апостола апракос, Пролог 

списав він [на] дванадцять місяців... і Мінеї [на] два-

надцять [місяців] списав, і Тріоді, і Октай, і Єрмолой; 

списав він також і Служебник [церкві] святого Геор-

гія і молитви вечірні і заутренні списав, окрім Моли-

товника; Молитовник ж він купив у жони протопопа, 

і дав за нього вісім гривень кун»284.  

Аналіз цієї докладної розповіді про активну 

діяльність князівського скрипторію, про репертуар і 

оздоблення переписуваних у ньому книг, про їхнє 

розповсюдження дозволяє особливо зауважити заслу-

                                                           
282

 Див., наприклад: М. Волощук, Д. Домбровський. Князь Данило Ро-
манович та угорські королі 1205–1235 рр. (у відповідь Володимирові 
Александровичу). Частина 1. Галичина : наук. і культ.-просвіт. краєзн. 
часоп. / [ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ (2020/33), с. 43, 45, 64. 

283
 Літопис руський.., с. 442. 

284
 Там само, c. 447–448. Воднораз із цього видно велику матеріяльну 

цінність тогочасних рукописних книг. 



96 

гу князя Володимира Васильковича (зокрема завдяки 

протиставленню виразів «списав» (тобто замовив) і 

«сам списавши»285, який «не тільки був безпосереднім 

організатором роботи скрипторію, а й власноручно 

переписував книжки»286.  

Серед названих у літописі книг є не тільки та-

кі, що призначалися для читання, а й молитовники та 

літургійні тексти (Євангеліє-апракос, Апостол, Слу-

жебник, Тріодь, Октоїх, Паремія, комплект 12 Міней, 

Ірмологіон). Частина з них була, очевидно, нотована. 

Тобто можемо висловити припущення, що князь-

книжник Володимир Василькович особисто їх пере-

писував287. 

Немало відомостей про розвиток музичного 

мистецтва в ареалі держави Романовичів можна буде 

отримати після ретельного опрацювання всіх його 

нотованих книг. Не всі ще рукописні книги із цього 

регіону віднайдені й описані. Нині маємо сприятливі-

ші умови для вивчення тих рукописів, що знаходять-

                                                           
285

 Я. Исаевич. Культура Галицко-Волынской Руси, с. 97. 
286

 Я. Запаско. Скрипторій волинського князя Володимира Василько-

вича, с. 186. 
287

 Писемні згадки про галицько-волинські нотовані пам’ятки вперше 

комплексно ввів у науковий обіг музичної медієвістики Ю. Ясіновський 

(Його ж. Кулизм’яні нотовані пам’ятки княжої доби. Записки HTШ, 

т. ССХХХІІ: Праці Музикознавчої комісії / [ред. О. Купчинський, Ю. Ясі-

новський]. Львів 1996, с. 7–40). Пора держави Романовичів зберегла ба-

гатий гимнографічний репертуар, але, на жаль, нотація цього періоду не 

відчитується. Середньовічна Русь перейняла й прилаштувала до місцевих 

умов так звану палеовізантійську нотацію. Вона фіксувала, як зауважують 

музичні медієвісти, тільки «загальний рух мелодії та деякі виконавські від-

тінки, а основні характеристики – висота тонів та їхня тривалість передава-

лися усно. Щойно з виникненням лінійного нотопису, що був запозичений 

із Заходу та пристосований до практики ірмолойного співу в Україні та Бі-

лорусі (останні десятиліття XVІ ст.) нотопис чітко передає висоту й дов-

готу звуків» (Н. Сиротинська. Музично-поетична інтерпретація празника 

Успення Пресвятої Богородиці доби короля Данила. Доба Короля Данила в 

науці, мистецтві, літературі, с. 312–313). 



97 

ся як в Україні – у бібліотеках Києва, Харкова, – так 

і в Греції, Румунії та інших державах. При розкритті 

змісту музичної нотації як однієї з підсистем бого-

службових півчих текстів рукописної книги, прямо 

пов’язаної зі змістом кодексу, дослідники справед-

ливо зазначають, що «ця структурна ознака – одна з 

найскладніших для вивчення елементів»288. Подальше 

студіювання системно-ієрархічної структури формаль-

но-кількісних і суттєво-змістовних позначень компо-

нентів рукописної книги сприятиме кращому впоряд-

куванню відомостей про нотовані рукописи князівств 

Галичини й Волині, що допоможе глибшому осмис-

ленню етапів розвитку української музики.  

ЦЕРКОВНИЙ СПІВ. Основним жанром про-

фесійної музики не теренах держави Романовичів був 

канонізований церковний спів – сакральна монодія 

чи гимнографія – особливий вид музично-поетичного 

мистецтва в одноголосому нотному записі289. Разом з 

архітектурою й малярством вона «є символічним уза-

гальненням релігійної свідомости та християнської 

віри у властивих їм мистецьких формах»290. Гимногра-

фія була важливою складовою богослуження та вно-

сила, як слушно зауважує Ю. Ясіновський, «яскраву 

емоційну барву в обрядові християнські форми. На 

русько-українському ґрунті візантійські церковні спі-

ви тісно переплелися з місцевими пісенно-прослав-

                                                           
288

 Л. Дубровіна. Кодикологія та кодикографія української рукописної 

книги. Київ 1992, с. 114. Автор висловлює щиру подяку Сергію Дерев’янку 

за надану можливість скористатися цим джерелом. 
289

 Уперше в українському музикознавстві обґрунтував сутність і зна-

чення церковної монодії як початкового етапу розвитку історії професійної 

музики писемної традиції в Україні Мирослав Антонович (1917–2006) у 

праці «Церковний спів Старокиївської доби» (Ю. Ясіновський. Музичний 

світ літописця Нестора, с. 98). 
290

 Ю. Ясиновський. Українські та білоруські нотолінійні Ірмолої 16–

18 століть. Каталог і кодикологічно-палеографічне дослідження / НАН 

України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів 1996, с. 34. 



98 

ними жанрами (колядками, піснями-хвалами, билина-

ми), і вже в княжу добу виникає власний музично-пое-

тичний стиль, який став першим етапом формування 

національної професійної музики писемної фіксації»291.  

Однією із запорук розвою богослужбового співу 

на теренах наших земель стало те, що володарі дер-

жави Романовичів зміцнювали Церкву. Порівняльне 

вивчення Волинської та Печерської редакції Уставу 

Володимира, який регулював взаємовідносини влас-

тей і церковних організацій, допомогло науковцям 

прослідкувати оформлення конституційного підґрунтя 

київської Церкви. Її стосунки з державою були пізні-

ше – у XIV ст. – зафіксовані в Галичі. У Волинській 

редакції Уставу (її опрацювання датують початком 

другої половини XIII ст.) – у статті про десятину – 

закріплено систему матеріяльного забезпечення ту-

тешньої єпископії – «...а у торгу десятую неделю, а 

из домов на всякое лето от всякого прибытка и от ло-

ва княжа и от стада...»292. Віднайдено купчу кліроша-

нина Перемишльського катедрального собору прото-

диякона Івана Губки 1378 pоку, який купив зі своїм 

братом Колеників монастир для цього собору («А ку-

пив... на вѣки ко святому Иоану епископии...»)293. 

Завдяки подібним заходам ще до XIII ст. в ареалі Га-

лицької землі та Волині значно виросла кількість 

великих церковних і монастирських – поряд із кня-

зівськими та боярськими – земельних маєтків294.  

Зміцненню Церкви сприяло також будівництво 

для неї нових храмів і монастирів. Підтвердження 

цього знаходимо як у хроніках, так і в археологічних 

                                                           
291

 Ю. Ясіновський. Музична культура Галицько-Волинського князівст-
ва, с. 18. 

292
 Цит. за: Я. Щапов. Княжеские уставы и церковь в Древней Руси. 

Москва 1972, с. 65. 
293

 Цит. за: Його ж. Церковь в Древней Руси (До конца ХІІІ в.), с. 52. 
294

 Його ж. Княжеские уставы и церковь в Древней Руси, с. 67. 



99 

дослідженнях. Нині виявлено донедавна зовсім не 

знані пам’ятки дерев’яної галицької культової архі-

тектури на всіх основних типах стародавніх поселень 

(місто, замок, монастир, село). Це дало змогу архео-

логам твердити про значне поширення на Галицькій 

землі у XII – першій половині XIII ст. дерев’яних 

церков найрізноманітніших типів і форм295. У вели-

ких містах сакральні споруди були здебільшого муро-

ваними. Лише у давньому Галичі, який займав чи-

малу площу, функціонувало близько 40 церков296 і бу-

ло чимало монастирів. Саме тут переписувалися кни-

ги з богослужбовими піснями, діяли професійні хори, 

навчали дітей і молодь музики.  

Вважаємо, що розвитку церковної музики на 

теренах княжого Галича після нашестя кочівників зі 

Сходу сприяла відсутність тут слідів монгольського 

штурму та руйнування 1241 року297. Відомі джерела 

теж не дозволяють припускати, як міркує Л. Войто-

вич, імовірного розорення колишньої княжої столиці 

під час походів до країн Європи в 1279–1288 роках 

                                                           
295

 Б. Томенчук. Археологія дерев’яних храмів Галицького князівства. 
Вісник Прикарпатського університету. Мистецтвознавство / [голова 
редкол. М. Фіґоль]. Івано-Франківськ (1999/1), с. 23. 

296
 Ю. Лукомський. Архітектурна спадщина давнього Галича. Галич 

1991, с. 3. У Похвалах князям обов’язково згадується як про особливу їхню 
заслугу в галузі культури – будівництво чи відновлення храмових споруд. 
Під роком 1237 у Першій Волинській хроніці читаємо: «Звів також [Дани-
ло] церкву святого Іоанна [Златоустого], красну і гожу» (Літопис 
руський.., с. 418); або «тоді й церква святої Трійці запалена була і знову 
була споруджена». Згадується про будівництво ним у тому ж Холмі ще 
храму «на честь святих безмездників Кузьми [і] Дем’яна». Після того, як 
святиня згоріла, «він знову обновив церкву» (Там само, с. 419); 1260 року 
тут звели «превелику церкву... на честь пресвятої приснодіви Марії, 
величиною і красою не меншу од тих, що були раніш» (Там само, с. 420). 
Також оспівуються в Другій Волинській хроніці подібні добрі справи 
Володимира Васильковича, який «за княжіння свого багато городів 
поставив, після отця свого... Спорудив він також і церков багато» (с. 447). 

297
 Л. Войтович. Коли було зруйновано Успенський собор у Галичі. Га-

лич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ (2018/3), с. 111–112. 



100 

хана Тула -Буга  († 1291). Розвитку церковної музики, 

на наш погляд, допомагало й те, що Юрій І зумів ско-

ристатися ситуацією та позбавитися підлеглости Орді, 

прийняв (або повернув) королівський титул і 1302/03 

року домігся створення окремої Галицької митрополії 

із давнім центром, яким був Успенський собор у Кри-

лосі. Вона об’єднала єпархії територій, які не пла-

тили данини пришельцям зі Сходу. Не зважаючи на 

те, що столицею зверхників королівства Руси був 

Львів і Володимир, але майже до кінця XIV ст. сам 

собор залишався катедральним храмом Галицької 

митрополії298. 

Велич і врочистість церковного обряду підси-

лював сакральний спів, канонічні дзвоніння, що, 

безумовно, ураховувала архітектура храму. Із цією 

метою в його склепіння та стіни вмуровували видов-

жені безвухі глечики – евентуальні голосники (особ-

ливі резонатори звуку)299. Їх археологи знайшли у дав-

ньому Галичі, у Борисоглібській церкві XII ст. в Го-

родні, вірменській катедрі XIV ст. Львова300, церквах 

Володимира301. Приміром, зі стіни його Успенського 

собору свого часу вийняли цілу амфору, яку вмістили 

в ролі голосника302. Такі вмурування не тільки ство-

рювали полегшену кладку, а й, передусім, покращу-

вали акустику в приміщенні сакральної споруди303. 

                                                           
298

 Л. Войтович. Коли було зруйновано Успенський собор у Галичі, 
с. 114, 116. 

299
 М. Грушевський. Історія України-Руси, т. 3. Львів 1905, с. 426. 

300
 Я. Пастернак. Старий Галич: археологічно-історичні досліди у 

1850–1943 pp. Краків – Львів 1944, с. 108. Автор висловлює щиру подяку 
родині Фіґолів за надану свого часу можливість скористатися цим та інши-
ми джерелами з бібліотеки М. Фіґоля. 

301
 П. Раппопорт. Русская архитектура Х–ХІІІ вв. Каталог памятников. 

Ленинград 1982, с. 106–107. 
302

 С. Терський. Княже місто Володимир. Львів 2010, с. 191. 
303

 Древняя Русь. Город. Замок. Село. / Г. Борисевич, В. Даркевич, 
А. Кирпичников и др.; [общ. ред. Б. Рыбаков]. Москва 1985, с. 167. 



101 

Про певний рівень розвитку церковного співу в 

Галицьких землях можна судити ще й за літописною 

згадкою про тутешнього князя Володимирка Волода-

ревича, котрий як парафіянин, імовірно, виконував 

сакральні піснеспіви: «Пішов до Божниці, до святого 

Спаса, на вечерню... А одспівавши вечерню...»304. 

Цьому сприяло й те, що в давньому Галичі княжий 

палац знаходився недалеко від двірської Спаської 

церкви. Вона «переходами (ґалерією) сполучалася з 

княжою палатою. На ці переходи сходили східцями і 

ними (переходами) йшли просто на церковні хори»305. 

Також у Перемишлі «відкопано фундаменти прямо-

кутного мурованого будинку, найбільш правдоподібно 

палацу перемиських володарів із династії Ростисла-

вовичів, який був злучений «переходами»... з капли-

цею як двірською церквою»306. Напевно, подібні зруч-

ности, які створювали умови для регулярної участи 

еліти в церковних співах, були в кожному княжому 

чи великобоярському центрі307. Цьому сприяло й те, 

що впродовж XII–XIII ст. у значимих містах держави 

Романовичів сформувався тип архітектурних комп-

лексів, що складалися з храму й княжого чи боярсь-

кого палацу, розміщених близько один до одного та 

звичайно поєднаних переходами на висоті другого по-

верху308. Водночас такі зручні обставини, завдяки 

                                                           
304

 Літопис руський.., с. 257. 
305

 Я. Пастернак. Старий Галич.., с. 162. 
306

 Його ж. Археологія України. Первісна, давня та середня історія 

України за археологічними джерелами. Торонто 1961, с. 643. 
307

 Докладніше про мережу княжих і великобоярських центрів у літо-

писному Галичі, див., приміром: Б. Томенчук. Давній Галич у новітніх до-

слідженнях Галицької археологічної експедиції. Галич : зб. наук. пр. / [ред. 

М. Волощук]. Івано-Франківськ (2016/1), с. 15. 
308

 А. Ратич. К вопросу о княжеских дворцах в стольных городах Галиц-

кой Руси XI–XIV вв. Культура средневековой Руси. Ленинград 1974, 

с. 191; Б. Томенчук. Давній Галич у новітніх дослідженнях Галицької ар-

хеологічної експедиції, с. 20. 



102 

яким представники пануючих верств брали участь у 

храмовому дійстві, мали, як міркуємо, стимулюючу 

дію на його творців. 

Порядок співів, їхнє місце в Богослуженні, як і 

дзвоніння, регламентували церковним Уставом (Типі-

коном), а також частково відображали в Кормчій (Но-

моканоні). Збірники церковного й світського права 

містили не тільки пам’ятки візантійського письменст-

ва, а й місцеві, давньоукраїнські твори ХІ–ХІІІ ст., 

які регулювали внутрішнє життя Церкви, її місце в 

суспільстві та багато догматичних і обрядових пи-

тань, зокрема літургійної діяльности, ролі диякона, 

відспівування мертвих тощо. Ще в церковноправовий 

кодекс держави Рюриковичів включили правило 75 

Трульського собору про спів у церкві в повному виді, 

яке було споряджене особливим тлумаченням. Воно 

«являло собою докладне й художньо побудоване по-

вчання про гарний спів»309. Певні розділи кодексу 

присвячувалися діяльности єпископів і священників. 

Укладачі різних опрацювань, списків кормчої дуже 

послідовно відбирали для неї матеріяли310. Тобто міс-

цеві – галицько-волинські – збірники церковних до-

кументів могли мати певний вплив не тільки на цер-

ковну музику свого регіону, адаптацію тут візантій-

ських піснеспівів, а й у сусідніх землях. Пояснюється 

це тим, що Волинський список кормчої 1286 року по-

служив взірцем для цілої групи інших, які поши-

рювались як на території Великого князівства Литов-

ського (XIV–XV ст.), так і на південних закарпат-

ських землях, у Галицькій землі й за межами Руси – 

у Молдові чи Трансильванії (в Арадському монас-

тирі)311. 

                                                           
309

 Я. Щапов. Византийское и южнославянское правовое наследие на 
Руси в ХІ–ХІ1І вв. Москва 1978, с. 197. 

310
 Там само, с. 165. 

311
 Там само, с. 246. 



103 

Ґрунтовне вивчення збережених нотованих ру-

кописних книг дозволило Ю. Ясіновському прослід-

кувати розвиток сакрального співу та його проник-

нення з великих міських центрів й осередків церков-

ного життя попередньої доби до всіх парафій, охоп-

лення ним найширших верств українського населен-

ня. Він «розвивався у двох головних річищах: з одно-

го боку, функціонування церков із невеликою кіль-

кістю парафіян зумовлювало зменшення числа служб 

і звуження кола активного фонду церковно-пісенного 

репертуару, а з другого – ширші співочі верстви 

швидше реагували на місцеву пісенність і вносили її 

елементи в церковні жанри»312. Водночас у «велико-

княжому й митрополичому оточенні культивувалися 

передусім грецький і болгарський церковні співи, що 

відображало грецьку чи болгарську (або ширше бал-

кано-слов’янську) культурні орієнтації. Їхній синтез, 

примножений власними пісенними здобутками, дав 

поштовх для формування національного стильового 

напряму. Уже із цього часу бере початок характерна 

для України толерантність до співіснування різних 

форм пісенної відправи та її греко-слов’янська двомов-

ність, що найвиразніше репрезентують Кондакарі. 

Причому іноді по-грецьки співав один клірос, а по-

руськи другий... Очевидно, грецькі співи культиву-

валися лише у великих містах – при митрополичих і 

єпископських катедрах, а також у великих монасти-

рях, де часто відправляли архиєрейську службу; зви-

чай співати по-грецьки окремі піснеспіви на архиєрей-

ській службі зберігся в українській Церкві досі»313. 

Церковна музика звучала під час проведення 

поминальних служб, про які згадують графіті. Їх ви-

сікали в результаті замовлення певної кількости 

                                                           
312

 Ю. Ясіновський. Музична культура Галицько-Волинського князівст-
ва, с. 19. 

313
 Там само. 



104 

заупокійних відправ за душу померлого314. Такі запи-

си, як констатує В. Корнієнко, обумовлювали «струк-

туру формул із трьох складників: малюнок хреста, 

ім’я людини, за яку треба було молитися, та літер а 

(= 1) чи засічок рахункової частини. Часто формули 

скорочувались, тому більшість подібних написів має 

вигляд рядків горизонтальних і вертикальних засі-

чок, які, власне, і виявлені в Галичі. Подібні графіті 

в межах Руси-України датуються проміжком від 

початку ХІ ст. до кінця ХIV ст.»315. 

Глибокий зміст церковних піснеспівів, яскра-

вість і виразність музично-поетичних форм візантій-

ської гимнографії, її довершеність, співрозмірність і 

блиск, пробуджували, зазвичай, у християн, які бра-

ли участь у богослуженнях, відчуття Прекрасного316. 

Підтвердження цього знаходимо ще в музично-пое-

тичній інтерпретації Н. Сиротинською празника Ус-

пення Пресвятої Богородиці часу синів князя Рома-

на317. Як встановила дослідниця, із пори прийняття 

християнства в середньовічній Руси, «центральне міс-

це займали храми на честь Успення Пресвятої Бого-

родиці»318. Звісно, добре виконання тут піснеспівів 

залежало від навчености церковнослужителів.  

При окресленні основ розвитку богослужбової 

музики в княжому Галичі Автор свого часу писав про 

значну кількість священників у великих храмах319. 

При цьому покликався на тлумачення В. Корнієнка 

                                                           
314

 В. Kopнiєнкo. Eпiгpaфiкa caкpaльниx пaм’ятoк Гaличa (XII–XIX cт.), 
с. 15. 

315
 Там само. 

316
 Н. Сиротинська. Перло многоцінноє: музично-поетичний світ бого-

родичної гимнографії. 
317

 Її ж. Музично-поетична інтерпретація празника Успення Пресвятої 
Богородиці доби короля Данила. 

318
 Там само, с. 310. 

319
 Б. Кіндратюк. Перипетії дзвонарства церкви св. Пантелеймона біля 

Галича (ХІІ‒ХХІ ст.), с. 32.  



105 

про п’ятьох таких священнослужителів (послухів-

попів), яких згадано в графіті першої половини  

1220-х рр. на стінах церкви св. Пантелеймона320. Та-

кий кириличний напис, на думку дослідника, «ціка-

вий також і тим, що в ньому названі імена одних із 

перших священнослужителів цього храму, невідомих 

за іншими джерелами»321. Однак М. Кугутяк, на ос-

нові архівних документів уточнює поняття «послухи-

попи», яких треба вважати тільки ченцями монас-

тиря св. Пантелеймона322. 

У державі Романовичів, мабуть, уперше на те-

ренах Східної Європи виникли, як нині обґрунтовано 

припускають дослідники, ранні форми багатоголосся. 

Воно за пізнішими джерелами відоме як строчний 

спів і демественний (найдавніше свідчення про де-

мественний спів відноситься до 1441 року)323. Вислов-

люються припущення про ймовірні контакти з най-

впливовішою західною школою раннього багатого-

лосся – паризькою Notre Dame XII–XIII ст.324 Нато-

мість у нечисленних у ту пору католицьких і вірмен-

ських храмах, а також єврейських синагогах продов-

жувала владарювати культова монодія.  

Особливо процесу адаптації церковних співів на 

місцевому ґрунті допомагало удосконалення самих їх-

ніх збірників. Наприклад, оскільки Церква надавала 

тематичному циклу піснеспівів, поміщених у такій 

книзі, як Тріодь, виняткової ваги, то це сприяло 

                                                           
320

 В. Корнієнко. Документи канцелярії галицького князя Мстислава 
Мстиславовича на стінах церкви Святого Пантелеймона. Галич : зб. наук. 
пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ (2017/2), с. 91. 

321
 Його ж. Eпiгpaфiкa caкpaльниx пaм’ятoк Гaличa (XII–XIX cт.), с.187. 

322
 М. Кугутяк. Монастирі давнього Галича – духовні обереги україн-

ської нації, с. 378–379. 
323

 И. Гарднер. Богослужебное пение русской православной церкви, т. І. 
Москва 2004, с. 430. 

324
 J. Handschin. Musikgeschichte im Überblick. Luzern 1948, s. 153–199; 

И. Гарднер. Богослужебное пение.., т. 1, с. 252–253. 



106 

їхньому «постійному музичностильовому оновленню 

як засобами музичної виразности, так і формами їх 

утілення»325. Це підтверджує тезу про етнорегіональні 

особливости музичного мистецтва князівств Галичини 

й Волині, королівства Руси.  

Одне із чільних місць в історичному розвитку 

української гимнографії теж належить такому най-

давнішому й найбільш розповсюдженому типу ното-

ваних збірників одноголосих церковних співів княжої 

доби, як Мінеї. Адже із цієї книги вийшла найпоши-

реніша у XII–XV ст. нотована книга Стихирар; піз-

ніше вона вплинула на структурну організацію ното-

лінійних Ірмолоїв326.  

Найвагомішою причиною виникнення цього но-

вого типу гимнографічного збірника нині називають 

загальну спрямованість у розвитку української куль-

тури й мистецтва XIV ст., пов’язаного з піднесенням 

західної культури в епоху Відродження. Це теж поро-

джувало нові суспільно-історичні умови в князівствах 

Галичини й Волині. Тут на той час поступово цент-

ром культури ставало місто, а не церковно-монастир-

ське оточення. Розширення мережі парафіяльних 

церков спричинило створення Ірмолоїв – збірників 

святкових і найбільш урочистих піснеспівів327.  

Під кінець Середньовіччя відбулося, як вба-

чають дослідники української сакральної музики, по-

мітне переплетення язичницької пісенности з хрис-

тиянським церковним співом, унаслідок чого, за 

влучним висловом Олександра Кошиця (1875–1944), 

«з одного боку, старовинний поганський культ і пісня 

набрали нового «християнського» змісту, а з другого 

                                                           
325

 Ю. Ясіновський. Кулизм’яні нотовані пам’ятки княжої доби, с. 16. 
326

 Там само, с. 11. 
327

 Його ж. Український нотолінійний Ірмолой як тип гимнографічного 
збірника: зміст, структура. Записки HTШ, т. CCXXVI: Праці Музико-
знавчої комісії / [ред. О. Купчинський, Ю. Ясіновський]. Львів 1993, с. 45. 



107 

боку, ця ж поганська пісня своєю барвистістю, сві-

жістю та національним кольором надала яскравости, 

принади й нового характеру християнським святам, і 

врешті вийшла християнізація поганства й україні-

зація християнства»328.  

Однією із запорук розвитку музики різних кон-

фесій (богослужбові співи, використання дзвонів, за-

стосування дзвінків, звучання органа тощо) були мат-

римоніяльні взаємозв’язки. Таку традицію укріплю-

вало толерантне ставлення Романовичів до західної 

Церкви. При цьому привертають увагу до одруження 

князя Льва Даниловича з угорською принцесою Конс-

танцією († бл. 1287/1288). Вона ж протегувала мона-

хам-домініканцям у землях чоловіка. Приміром, міс-

то Володимир за відомостями латиномовних джерел, 

фігурує одним із місць, «де католики почували себе 

впевнено»329. 

ІКОНОПИС ЯК ДЖЕРЕЛО ВІДОМОС-

ТЕЙ ПРО МУЗИКУ. Важливим джерелом інфор-

мації про сакральну музику, зокрема церковний спів 

у державі Романовичів, є іконопис. Як приклад зга-

даємо ікону XII–XIII ст. «Покров Богородиці»330. Во-

на має унікальні особливости як з іконографічного 

огляду, так і з огляду стилю, що свідчить про розви-

ток відповідного напряму малярської культури кня-

жої доби. Особливості вцілілої провінційної репліки 

                                                           
328

 О. Кошиць. Про українську пісню й музику, с. 9. 
329

 М. Волощук, І. Паршин. Johann de Ladimiria: до проблем етнічного 
походження капелана сілезького князя Генріха VI Доброго. Галичина: 
наук. і культ.-просвіт. краєзн. часоп. / [ред. М. Кугутяк]. Івано-Франківськ 
(2018/31), с. 58. 

330
 Докладно про поширення іконографії Покрови див., наприклад: 

В. Пуцко. Найдавніші ікони Покрови. Родовід : наук. записки до іст. куль-
тури України. Київ (1994/8), с. 30–37. Новіші розвідки про подібні пам’ят-
ки успішно веде В. Александрович (див., приміром: Його ж. Два стилі най-
старших ікон Перемишля. Княжа доба: історія і культура / [ред. В. Алек-
сандрович]. Львів (2014/8), с. 271–298. 

https://www.academia.edu/38423046/Johann_de_Ladimiria_%D0%B4%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D0%B1%D0%BB%D0%B5%D0%BC%D0%B8_%D0%B5%D1%82%D0%BD%D1%96%D1%87%D0%BD%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BF%D0%BE%D1%85%D0%BE%D0%B4%D0%B6%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D1%8F_%D0%BA%D0%B0%D0%BF%D0%B5%D0%BB%D0%B0%D0%BD%D0%B0_%D1%81%D1%96%D0%BB%D0%B5%D0%B7%D1%8C%D0%BA%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BA%D0%BD%D1%8F%D0%B7%D1%8F_%D0%93%D0%B5%D0%BD%D1%80%D1%96%D1%85%D0%B0_VI_%D0%94%D0%BE%D0%B1%D1%80%D0%BE%D0%B3%D0%BE_in_%D0%93%D0%B0%D0%BB%D0%B8%D1%87%D0%B8%D0%BD%D0%B0_%D0%BD%D0%B0%D1%83%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D0%B9_%D1%96_%D0%BA%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%BD%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D1%81%D0%B2%D1%96%D1%82%D0%BD%D1%96%D0%B9_%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%94%D0%B7%D0%BD%D0%B0%D0%B2%D1%87%D0%B8%D0%B9_%D1%87%D0%B0%D1%81%D0%BE%D0%BF%D0%B8%D1%81_2018_%D0%92%D0%B8%D0%BF_31_%D0%A1_50_63
https://www.academia.edu/38423046/Johann_de_Ladimiria_%D0%B4%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D0%B1%D0%BB%D0%B5%D0%BC%D0%B8_%D0%B5%D1%82%D0%BD%D1%96%D1%87%D0%BD%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BF%D0%BE%D1%85%D0%BE%D0%B4%D0%B6%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D1%8F_%D0%BA%D0%B0%D0%BF%D0%B5%D0%BB%D0%B0%D0%BD%D0%B0_%D1%81%D1%96%D0%BB%D0%B5%D0%B7%D1%8C%D0%BA%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BA%D0%BD%D1%8F%D0%B7%D1%8F_%D0%93%D0%B5%D0%BD%D1%80%D1%96%D1%85%D0%B0_VI_%D0%94%D0%BE%D0%B1%D1%80%D0%BE%D0%B3%D0%BE_in_%D0%93%D0%B0%D0%BB%D0%B8%D1%87%D0%B8%D0%BD%D0%B0_%D0%BD%D0%B0%D1%83%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D0%B9_%D1%96_%D0%BA%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%BD%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D1%81%D0%B2%D1%96%D1%82%D0%BD%D1%96%D0%B9_%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%94%D0%B7%D0%BD%D0%B0%D0%B2%D1%87%D0%B8%D0%B9_%D1%87%D0%B0%D1%81%D0%BE%D0%BF%D0%B8%D1%81_2018_%D0%92%D0%B8%D0%BF_31_%D0%A1_50_63
https://www.academia.edu/38423046/Johann_de_Ladimiria_%D0%B4%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D0%B1%D0%BB%D0%B5%D0%BC%D0%B8_%D0%B5%D1%82%D0%BD%D1%96%D1%87%D0%BD%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BF%D0%BE%D1%85%D0%BE%D0%B4%D0%B6%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D1%8F_%D0%BA%D0%B0%D0%BF%D0%B5%D0%BB%D0%B0%D0%BD%D0%B0_%D1%81%D1%96%D0%BB%D0%B5%D0%B7%D1%8C%D0%BA%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BA%D0%BD%D1%8F%D0%B7%D1%8F_%D0%93%D0%B5%D0%BD%D1%80%D1%96%D1%85%D0%B0_VI_%D0%94%D0%BE%D0%B1%D1%80%D0%BE%D0%B3%D0%BE_in_%D0%93%D0%B0%D0%BB%D0%B8%D1%87%D0%B8%D0%BD%D0%B0_%D0%BD%D0%B0%D1%83%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D0%B9_%D1%96_%D0%BA%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%BD%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D1%81%D0%B2%D1%96%D1%82%D0%BD%D1%96%D0%B9_%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%94%D0%B7%D0%BD%D0%B0%D0%B2%D1%87%D0%B8%D0%B9_%D1%87%D0%B0%D1%81%D0%BE%D0%BF%D0%B8%D1%81_2018_%D0%92%D0%B8%D0%BF_31_%D0%A1_50_63
https://www.academia.edu/38423046/Johann_de_Ladimiria_%D0%B4%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D0%B1%D0%BB%D0%B5%D0%BC%D0%B8_%D0%B5%D1%82%D0%BD%D1%96%D1%87%D0%BD%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BF%D0%BE%D1%85%D0%BE%D0%B4%D0%B6%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D1%8F_%D0%BA%D0%B0%D0%BF%D0%B5%D0%BB%D0%B0%D0%BD%D0%B0_%D1%81%D1%96%D0%BB%D0%B5%D0%B7%D1%8C%D0%BA%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BA%D0%BD%D1%8F%D0%B7%D1%8F_%D0%93%D0%B5%D0%BD%D1%80%D1%96%D1%85%D0%B0_VI_%D0%94%D0%BE%D0%B1%D1%80%D0%BE%D0%B3%D0%BE_in_%D0%93%D0%B0%D0%BB%D0%B8%D1%87%D0%B8%D0%BD%D0%B0_%D0%BD%D0%B0%D1%83%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D0%B9_%D1%96_%D0%BA%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%BD%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D1%81%D0%B2%D1%96%D1%82%D0%BD%D1%96%D0%B9_%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%94%D0%B7%D0%BD%D0%B0%D0%B2%D1%87%D0%B8%D0%B9_%D1%87%D0%B0%D1%81%D0%BE%D0%BF%D0%B8%D1%81_2018_%D0%92%D0%B8%D0%BF_31_%D0%A1_50_63


108 

вказують, що «взірець збереженої в ній композиції 

належав до кола зразків професійного мистецтва й, 

мабуть, мав ширше відображення в малярській куль-

турі перемишльського кола»331. На подібних іконах 

традиційно зображується момент, коли, як говорить-

ся в переказах, Роман Мелодос (Сладкопівець; на на-

шій репродукції він відсутній332), отримавши у сні 

дар складання кондаків і співу (йому явилася Пресв. 

Богородиця та дала книжний згорток, який веліла 

з’їсти), прокинувся, зійшов на амвон і, тримаючи в 

руках згорток, на якому написані слова кондака, на-

дихнений заспівав його на честь Різдва Христа: «Діва 

днесь Пресущественного рождаєт!». Тут творчість 

видатного сирійського диякона розглядається як дар 

одкровення, Сладкопівця333. При узагальненні думок 

більшости дослідників, Ю. Ясіновський твердить, що 

кондакарний спів опирається «на давні традиції уро-

чистого мелізматичного співу, властивого придворним 

відправам столичної константинопольської церкви 

Святої Софії. Цей спів вважали вищим стильовим до-

сягненням Візантійського обрядового співу»334. При 

виконанні кондака було прийнято, щоб люди підхоп-

лювали його приспів. Іконографія Покрови цікава й 

тим, що це, імовірно, єдине зображення кондакарного 

                                                           
331

 В. Александрович. Мистецтво Галицько-Волинської держави, с. 34. 
332

 Романа Сладкопівця бачимо на іконі Покров Богородиці другої по-
ловини XV ст. із церкви у Рихвалді (Там само, с. 95). 

333
 Пізніше про Романа Мелодоса (Сладкопівця) як знаменитого цер-

ковного співця і творця літургійних гимнів, зокрема кондаків, згадано, 
наприклад, у «предословії» (передмові), які вперше появилися в Манявсь-
ких ірмолоях 1675–1676 років. У такій «предмові» невідомий писар Ірмо-
лоя 1675–1676 років твердить про божественну природу церковного співу 
та його витоки (Ю. Ясіновський. Передмови Манявських ірмолоїв. Україн-
ська музика : наук. часоп. / [ред. І. Пилатюк, Ю. Ясіновський, У. Граб]. 
Львів 2014, с. 123). 

334
 Його ж. Кулизм’яні нотовані пам’ятки княжої доби, с. 27. 



109 

співу335. Викликає теж інтерес змалювання тодішньої 

церковно-музичної реальности, зокрема співаків у го-

ловних уборах – скиядію та скараніконі336.  

При характеристиці еволюції сакральної музи-

ки тогочасних вірменських поселень у землях Гали-

чини й Волині, етномузикологи зазначають, що серед 

співаних розділів вірменської служби привертає увагу 

трикратний спів «Святий Боже». Його витоки вба-

чають у грецькому «Агиос о Теос». «Мабуть, грець-

кий гимн був спільною основою для вірменського й 

українського церковного співу, хоч може бути, що від 

вірменського походив і грецький»337. Стосовно музич-

них інструментів, які використовувалися в ході лі-

тургії у вірменській церкві міста Кам’янець-Поділь-

ський, то тільки «1666 р. тут уперше в практиці вір-

менського церковного співу запроваджено музичні 

інструменти як супровід співу – малий органчик і 

«музика», тобто інструментальна капела»338. Із цього 

робимо висновок про те, що в часи князівств Галичи-

ни та Волині, королівства Руси їх отут ще не застосо-

вували в подібних ситуаціях.  

Суспільна значущість діяльности дяків у давни-

ну пояснюється тим, що вони зі священниками й 

дияконами – їх разом називали клірос або крилос – 

дбали про дотримання встановленого порядку церков-

них співів і збереження їхньої чистоти. Стосовно сак-

ральної музики та важливости ролі в ній дяка, дода-

мо те, що він веде зі священником богослуження. Ос-

кільки дотримання його канонів у церковному обряді 

                                                           
335

 Т. Владышевская. Византийская музыкальная эстетика и ее влияние 
на певческую культуру Древней Руси. Византия и Русь / [сост. Т. Кня-
зевская]. Москва 1989, с. 147. 

336
 В. Пуцко. Найдавніші ікони Покрови, с. 34. 

337
 Ю. Ясіновський. До історії музики вірмен в Україні в публікаціях 

Збігнєва Костюва. Записки НТШ, т. CCXXVІ: Праці Музикознавчої комісії / 
[ред. О. Купчинський, Ю. Ясіновський]. Львів 1993, с. 508–509. 

338
 Там само, с. 509. 



110 

потребувало освічених служителів, цілком імовірно, 

дяки проходили певне навчання. Водночас із вико-

нанням своїх прямих церковних обов’язків дяки 

вчили дітей грамоти й співу (дяковчителі), адже му-

сили дбати про поповнення церковного хору новими 

півчими. Завдяки своїй освічености дяки часом пра-

цювали в княжих канцеляріях, іноді очолювали їх, 

тобто виконували урядові «обов’язки канцлера (дяка 

або печатника)»339.  

Про одного з таких дяків оповідає Перша Во-

линська хроніка під 1219 роком при описі битви вої-

нів польського князя Ле шка і військ угорського 

принца Коломана), тодішнього галицького короля, із 

раттю Мстислава Удатного під Городком. Тут подано 

цікаву подробицю: «Тоді ж Василь, дяк, за прозви-

щем Молза, застрілений був під городом, і [боярина] 

Михалка Скулу вбили, догнавши на [ріці] Щирці. 

І голову йому вони одрубали, три цепи знявши золо-

ті, і принесли голову його до Коломана340. Така де-

таль трагічної події свідчить не тільки про те, що 

дяки брали участь у боях (імовірно, для налагоджен-

ня духовного співу воїнів – зміцнення їхньої сміли-

вости341), а й про значущу роль церковнослужителів у 

суспільному житті. Адже автор хроніки спочатку 

згадав про смерть Василя Молзи, а потім уже при-

                                                           
339

 А. Генсьорський. Галицько-Волинський літопис: Процес складання, 
редакції і редактори.., с. 75. 

340
 Літопис руський.., с. 375. 

341
 При розгляді індоєвропейських реліктів у традиційній культурі 

українців, Леонід Залізняк справедливо зауважує, що осердям середньо-
вічного війська «іранців були воїни-гурки (тобто вовки). На бій їх надихав 
поет, який читав перед строєм поему Фірдоусі [940–1020/1030] «Ша х-
наме  (Книга царів)» (Л. Залізняк. Стародавня історія України, с. 301). По-
дібна ситуація згадана в нашому літописі під 1111 роком, коли київські 
дружинники, «одягнулися... в броні, і виладнали полки... А князь Володи-
мир, їдучи перед військом, наказав попам своїм співати тропарі, і кондаки 
Хреста Чесного, і канон святій Богородиці» (Літопис руський.., с. 166). 



111 

ділив увагу опису загибелі багатого дружинника-

боярина. 

Отже, серед чинників становлення специфіч-

ного музичного мистецтва князівств Галичини й Во-

лині, королівства Руси був розвій рукописної книж-

ности, що забезпечувала повноцінне проведення 

Служб Божих. Її продукування після Києва з ХІІ ст. 

перейняв волинський Володимир, де вперше в цьому 

ареалі постала єпископія, згодом давній Галич, Буко-

вина. Серед переписувачів нотованої богослужбової 

літератури міг бути князь Володимир Василькович. 

Піднесенню церковної музики сприяло будівництво за 

повелінням зверхників нових храмів, забезпечення їх 

богослужбовими книгами, іконами, дзвонами, підго-

товка когорти священнослужителів. Завдяки розпо-

всюдженню рукописних книг, необхідних для про-

ведення Служб Божих, розвивалася не тільки сак-

ральна монодія чи гимнографія як основний жанр 

професійної музики, а й виникали ранні форми бага-

тоголосся, адаптувалися на місцевій основі збірники 

церковних піснеспівів. Серед крилошан поважну роль 

відігравали дяки. Вони були, треба думати, організа-

торами виконання парафіянами обрядових співів, 

сприяли поповненню хорів підготовленими музиками-

вокалістами тощо. Такі священнослужителі відігра-

вали роль своєрідної рушійної сили вдосконалення 

церковно-співочого мистецтва. Розвитку взаємозапо-

зичень у церковній музиці могли сприяти матримо-

ніяльні взаємозв’язки й паломництво. 

  



112 

 

 

 

VI. ЛІТОПИСНИЙ МИТУСА:  

СПРОБА ПЕРЕОСМИСЛЕННЯ  

ЗВИЧНОГО ОБРАЗУ 

 

Національне відродження в Україні, звільнення від 

шовіністичних ідеологій сприяють перегляду спроще-

ного погляду на літописного Митусу, якого в радян-

ській історіографії зазвичай показували тільки як 

співця світського. На жаль, так переважно його трак-

тують у новітній науковій літературі й популярних 

підручниках для здобувачів повної загальної серед-

ньої та вищої освіти. Однак, на наш погляд, однобоке 

й однозначне трактування легендарного «словутнього 

пѣвца» не сприяє виробленню правильних уявлень як 

про музичну культуру князівств Галицьких і Волин-

ських земель, так і правителя Данила Романовича. 

Звичайно, часом набагато простіше, віддавши пере-

вагу одній із гіпотез, твердити атеїстичне: «Митуса не 

церковний співак (дяк)», а «народний співець», який, 

до того ж, посмів відмовитися служити князеві, що 

дбав про свою славу. 

Остання версія, на наш погляд, особливо актив-

но впроваджувалася у свідомість читачів майстрами 

красного письменства. Ще 1850 року Микола Косто-

маров (1817–1885), узявши епіграфом до поезії «Спі-

вець Митуса» цитату з Іпатіївського літопису: «Сло-

вутнього пѣвца Митусу, древле за гордость не вос-

хотѣвша служити князю Данилу, раздраного, акы 

связаного, приведоша»342, надалі слушно подає його 

                                                           
342

 М. Костомаров. Співець Митуса. Його ж. Твори : у 2-х томах, т. І: 
Поезії; Драми; Оповідання / [упоряд., авт. передм. та приміт. В. Смі-
лянська]. Київ 1990, с. 131. 



113 

противником князя-державотворця. Також Михайло 

Максимович (1804–1873) 1861 року року в статті 

«Замѣтка о словутомъ пѣвцѣ Митусѣ»343 твердить, що 

«Митỳса (т. е. Димитрій) былъ знаменитый въ свое 

время церковный пѣвецъ, принадлежавшій къ пѣв-

чимъ владыки Перемышльскаго, но не хотѣвшій 

прежде поступить въ пѣвчіе князя Данила Рома-

новича»344.  

Варто зазначити, що М. Костомаров писав літе-

ратурний твір, а М. Максимович – наукове повідом-

лення. А до істини в науці та мистецькій творчости 

вимоги різні. Показовим стосовно цього є пояснення 

І. Франка, який зауважував, що він у своїй поезії 

«Бунт Митуси» дещо інакше, аніж М. Костомаров, 

мотивував «виступ проти князя Данила, причім, ко-

ристуючися свободою поетичного помислу, відступив 

дальше від історичної дійсности, ніж се вчинив Кос-

томаров»345.  

Отже, існують різні трактування скупих на ві-

домости рядки літописного джерела. Якщо зважити 

на роль Церкви в державотворчих процесах (адже не 

випадково майбутній король Данило підпорядкував, 

як твердить на основі аналізу літопису Володимир 

Пашуто (1918–1983), усі єпископські катедри півден-

но-західної Руси великокнязівській владі346), а також 

пам’ятати про місце в літургії талановитого співака, 

                                                           
343

 М. Максимович. Замѣтка о словутомъ пѣвцѣ Митусѣ. Собраніе 
сочиненій М. Максимовича : в 3-х томах, т. І. Отдѣлъ историческій. Кіевъ 
1876, с. 129–130. 

344
 Там само, с. 129. 

345
 І. Франко. Бунт Митуси. Його ж. Зібрання творів у 50-ти томах, т. 

3. Поезія. Київ 1976, с. 420. Із сучасної філософії знаємо, що існують різні 
вимоги до істини в науці та мистецькій творчости. Тому читач-реципієнт, 
при усвідомленні почерпнутих відомостей про Митусу, мав би врахо-
вувати, з якого вони джерела – наукового чи мистецького. 

346
 В. Пашуто. Очерки по истории Галицко-Волынской Руси. Москва 

1950, с. 228. 



114 

можливо, й диякона, то Митусина відмова «служити 

князю Данилу» підтверджує версію М. Костомарова в 

тій її частині, де сказано про співця як антагоніста 

правителя. Однак усе ж дещо однобічною.  

Оскільки попередники І. Франка трактували лі-

тописне оповідання по-різному, він 1914 року в істо-

ричному екскурсі наприкінці дещо доповненої поезії 

«Бунт Митуси» (уперше надрукована 1875 pоку), при 

поясненні імені «давнього галицько-руського співа-

ка»347, сумнівається в правильному розумінні М. Мак-

симовичем цього літописного оповідання. І. Франко 

зазначив, «чому літописець уважав потрібним назва-

ти церковного дяка «словутьным» і приписувати 

йому надмірну гордість, що не позволяла ... вступити 

в службу князя», пропонував не «класти сього співа-

ка в один ряд із староруським Бояном348 або співаком 

Ігоря.., пара йому хіба той «скопець Мануйло, пѣвець 

гораздый», що самотреть349 із Греції прийшов до бого-

любивого князя Мстислава в p. 1137... У всякім разі 

з оповідання літопису видно, що Митуса мусив займа-

ти якесь далеко визначніше становище від простого, 

хоч би й як визначного єпископського дяка, коли 

гордість не позволяла йому «служити князеві Дани-

лові»350. Погоджуючись із тим, що Митуса міг бути 

дяком, навіть авторитетним, І. Франко продовжує 

свої міркування: «Не вадить зауважити, що слова 

«служити князеві» зовсім не значать стати його при-

ватним слугою, а можуть значити радше – признати 

його зверхність над собою. Зі скупого на слова опо-

                                                           
347

 І. Франко. Бунт Митуси, с. 420. 
348

 Боян (Янь, Іоанн) (1016–1106) – поет-співець середньовічної Руси, 
відомий за згадкою в «Слові о полку Ігоревім», де його ім’я, за підра-
хунками дослідників, зустрічається сім разів. 

349
 Стосовно слова «самотреть», то воно в М. Грушевського пояснено 

так: «Сам-третий (очевидно – з двома другими такими сьпіваками)» 
(Його ж. Історія України-Руси, т. 3. Київ 1993, с. 453. 

350
 І. Франко. Бунт Митуси, с. 421. 



115 

відання літопису не випливає зовсім, аби Митуса 

належав до хору співаків перемиського єпископа»351. 

Далі в розмірковуваннях над рядками літопису, літе-

ратурознавець робить інший висновок: «Признання 

за Митусою становища світського співака, дружинни-

ка або боярина, що міг противитися князівській влас-

ті, позволяло би нам сконстатувати в тодішній Гали-

цькій Руси категорію таких співаків, що займали 

визначні становища в ... суспільності. Що такі спі-

ваки мусили бути і що їх було немало, про се свід-

чить текст Галицько-Волинського літопису, в якім 

дуже часто стрічаємо місця незвичайно поетичні та 

лаконічні, немов останки давніх пісень»352. При про-

єктуванні «Плану викладів історії літератури русь-

кої» І. Франко передбачав читати здобувачам вищої 

освіти «свідоцтва про співання, пісні і спів у давній 

Руси, Боян, Митуса»353. Отже, дослідник допускав, 

що Митуса міг бути як церковним співцем-дяком, так 

і співцем світським.  

Перший перекладач Хроніки Романовичів укра-

їнською мовою Теофіль Костру ба (1907–1943) роман-

тично тлумачить Митусу «співцем»354. Однак Л. Мах-

новець пізніше перекладає по-іншому – «співака», у 

примітці стосовно нього пояснює: «3 тексту виходить, 

що Митуса був півчим при єпископському дворі, оче-

видно, з феноменальним голосом»355. А в «Іменно-

особовому покажчику» Літопису руського знаходимо 

ще й такі відомости: «Митуса (Дмитро), славетний 

співак владики (єпископа) перемишльського; не 

                                                           
351

 І. Франко. Бунт Митуси, с. 421. 
352

 Там само, с. 422. 
353

 Його ж. План викладів історії літератури руської. Спеціальні курси. 
Мотиви. Його ж. Зібрання творів у 50-ти томах, т. 41. Київ 1984, с. 25. 

354
 Т. Коструба. Галицько-волинський літопис : у 2-х частинах, ч. II. 

Львів 1936, с. 24. 
355

 Літопис руський.., с. 400. 



116 

схотів служити Данилові Романовичу»356. Таким чи-

ном, Л. Махновець, як і решта дослідників, по-своє-

му тлумачить значення церковнослов’янською «пѣвь-

ць». І це не випадково, адже є декілька розумінь цьо-

го слова: 1) «пѣвецъ, искусникъ вь пѣніи»; 2) «пѣвецъ, 

слагатель пѣсень»; 3) «псалмопѣвецъ»; 4) «музы-

кантъ»; 5) «церковный пѣвецъ, пѣвчій»; 6) «псалом-

щикъ»357. Хоч у час збирання І. Срезневським мате-

ріялів до словника існували вже різні версії стосовно 

соціяльного статусу Митуси, однак тільки друге зна-

чення цього слова ілюструє прикладом-фразою з лі-

топису про «словоутьнаго пѣвца Митоусоу». 

Сумніви відносно тлумачення деяких слів у пе-

рекладі самого оповідання літописного зведення ви-

словлював І. Франко: «Речення про те, що його в до-

сить незвичайнім і неясно описанім стані («раздрана 

и икы – варіант іншого рукоп[ису]: акы – связана») 

привели до князя Данила, зв’язане із попереднім опо-

віданням про напад Данилового дворецького Андрія 

на Перемишль зовсім механічно. Його можна розумі-

ти так, що вхоплення та поневолення Митуси відбу-

лося в тім самім часі й тими самими людьми, але, 

може, й зовсім не в Перемишлі. Слова про стан Ми-

туси, в якім його приведено до Данила, в обох текс-

тах літопису не ясні»358.  

Нині вже ширшому колу відомо про те, в яких 

несприятливих ідеологічних умовах доводилось 

І. Крип’якевичу працювати над книгою «Галицько-

Волинське князівство» та з якими цензурними труд-

нощами й іншими перепонами зустрілись у свій час 

організатори першого її видання359. Тому стає зро-

                                                           
356

 Літопис руський.., с. 497. 
357

 И. Срезневский. Словарь древнерусского языка (ХІ–ХІV вв.), т. 2, ч. 2, 
с. 1782. 

358
 І. Франко. Бунт Митуси, с. 421. 

359
 Див., наприклад: Я. Ісаєвич. Історія Галицько-Волинської держави 

Івана Крип’якевича. І. Крип’якевич. Галицько-Волинське князівство, с. 5–14. 



117 

зумілим віднесення (на наш погляд, із метою змен-

шення ідеологічних прискіпувань) у цій роботі Миту-

си до «народних співців»360. Адже «словутьний» ми-

тець міг бути ще й автором і виконавцем багатьох пі-

сенних творів. Хоч І. Крип’якевич як учень і продов-

жувач справи М. Грушевського не міг не знати думки 

свого вчителя про те, що Митуса «був тільки сьпівак, 

і то, мабуть, церковний»361.  

У загальних працях з історії української музики 

лише згадується про галицького музиканта – «славут-

ного співця» Митусу, або відзначається, що «незви-

чайним церковним співаком, мабуть, був «славетний 

співак Митуса»362. Написання ж «співець» і «співак», 

як думається, свідчить не тільки про розгортання 

авторами несхожих версій, а й “натякає” на різні 

соціяльні ролі Митуси (співця, просто церковного спі-

вака, дяка тощо). Водночас не відзначається мож-

ливість одночасного чи послідовного їхнього ви-

конання.  

В історичній літературі останніх десятиріч це 

питання розглядається детальніше. Однак продовжує 

домінувати одна версія стосовно Митуси. Це свідчить, 

на наш погляд, не тільки про велику частку суб’єкти-

візму, а й недооцінку значення Церкви, роль тут сак-

рального співу тощо. Наприклад, у «Довіднику з істо-

рії України» читаємо: «Митуса (? – ?). (Можливо, 

зменшене ім’я Дмитро). Знаменитий співак... Біль-

шість дослідників (Л. Черепнін, В. Пашуто, М. Сидо-

ров та ін.) вважають, що в літописі йдеться про при-

дворного поета, який брав участь у політичній бороть-

бі. Малоймовірною уявляється поширена в XIX ст. 

думка, ніби Митуса був церковним півчим (М. Макси-

                                                           
360

 І. Крип’якевич. Галицько-Волинське князівство, с. 181. 
361

 М. Грушевський. Історія України-Руси, т. 3, с. 453. 
362

 Б. Фільц. Музична культура східних слов’ян. Історія української му-
зики, с. 146; Л. Корній. Історія української музики, с. 65. 



118 

мович, В. Металлов). Ми маємо Митусу за своєрідного 

давньоруського трубадура363, співця феодальної анар-

хії, вороже наставленого до князя Данила та його 

програми об’єднання Галицько-Волинської Русі»364. 

А в «Історії України в особах» подається вже таке: 

«Перемишльський єпископ, мов справжній князь – а 

він таки ним і був, але не світським, а духовним, – 

мав пишний і багатий двір. Він мав навіть власного 

співця, що тішив єпископа та його гостей своїм спі-

вом. Галицький літописець мовив про це з іронією й 

невластивою йому злостивістю»365. Після авторського 

перекладу цитованого вже фраґмента Хроніки по-

дається: «Незвична зловтішність галицького літопис-

ця пояснюється, гадаємо, тим, що в його очах той 

Митуса... був уособленням феодальної руйнівної анар-

хії, боярської та церковної». Далі робиться покли-

кання на М. Максимовича, який припускав, що ми-

тець належав до півчих перемишльського єпископа: 

«Можливо, на таку думку вченого навернула належ-

ність Митуси до двору церковного владики. Вважаємо 

її сумнівною... Якби той був півчим чи навіть просто 

світським співцем, навряд чи князь Данило став би 

добиватися залучення його на службу. Як гадав 

Д. Іловайський [1832–1920], – пишеться далі, – Ми-

туса належав до придворних поетів, можливо, з числа 

князівських дружинників. Таких співців князі особ-

ливо любили й шанували, намагаючись за будь-яку 

ціну мати їх при своєму дворі, щоб ті розважали й 

прославляли їх у піснях. Той явний інтерес, який ви-

явив князь Данило до Митуси, підтверджує цю 

                                                           
363

 Трубадур – середньовічний поет-співець. 
364

 М. Котляр, С. Кульчицький. Довідник з історії України. Київ 1996, 
с. 86–87. 

365
 М. Котляр. Історія України в особах: Давньоруська держава. Київ 

1996, с. 215. 



119 

думку»366. Звичайно, Данило Романович, як і будь-

який правитель, дбав за свій авторитет, але, заразом, 

він прагнув зміцнення Церкви, об’єднання земель в 

одну державу. Князь, як міркуємо, міг запрошувати 

талановитого митця на службу до себе, передовсім, 

для участи в богослуженнях.  

Інші ж автори публікацій, присвячених Митусі, 

покликаючись на щойно цитовані фрагменти, уже 

“тиражують” висловлені там припущення як істину. 

Стосовно музичних інструментів, якими міг володіти 

літописний Митуса, то в деяких курсах лекцій з істо-

рії України, як і в довідниковій літературі, безпід-

ставно твердиться, що він «співав у супроводі арфи 

або лютні»367; часом його подають гуслярем368. 

Про подальшу долю Митуси теж висловлюють-

ся різні здогадки. Так, В. Полєк, при згадці про спі-

вака, який із «незрозумілих причин відмовився слу-

жити Данилові … , і той стратив його»369, використо-

вує у своїх студіях «Хроніку...» Феодосія Софо-

                                                           
366

 М. Котляр, с. 215–216. Прикро, що подібні міркування зафіксовані й 
у новітній «Енциклопедії історії України»: М. Котляр. Митуса. Енцикло-
педія історії України : у 10-ти томах / [редкол.: В. Смолій (голова) та ін.]; 
Інститут історії України НАН України. Київ 2009, т. 6: Ла–Мі, с. 685. Чи 
не свідчить це про те, що її редколегії варто б ретельніше вибирати авторів 
окремих статей? Підтвердженням нашого судження можуть бути непра-
вильно подані істориком Ярославом Дзирою роки життя Миколи Ди-
лецького (Я. Дзира. Дилецький Микола Павлович. Там само. 2004, т. 2:  
Г–Д, с. 383–384. Їх точніше визначила музикознавиця О. Цалай-Якименко: 
Її ж. Дилецький (Ділецький) Микола Павлович. Українська музична ен-
циклопедія / НАН України, ІМФЕ ім. М. Т. Рильського, т. 1: А–Д  / [редкол. 
тому: А. Калениченко, А. Муха (співголови), І. Сікорська, Н. Костюк 
(наук. редактори), О. Кушнірук (відп. секрет.)]. Київ 2006, с. 611). 

367
 Л. Мельник. Давня Русь у період феодальної роздробленості. Га-

лицько-Волинське князівство. Історія України: курс лекцій : у 2-х книгах, 
кн. І. / Л. Мельник, О. Гуржій, М. Демченко та ін. Київ 1991, с. 68. Індекс 
арфи в Ситематиці Е. М. Горнбостеля – К. Закса 322, лютні – 321. 

368
 М. Хай. Микола Будник і кобзарство, с. 135. 

369
 В. Полєк. Історія української літератури X–XVII століть : навч. 

посіб. Київ 1994, с. 37. 

http://history.org.ua/?encyclop&termin=Mytusa
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%95%D0%BD%D1%86%D0%B8%D0%BA%D0%BB%D0%BE%D0%BF%D0%B5%D0%B4%D1%96%D1%8F_%D1%96%D1%81%D1%82%D0%BE%D1%80%D1%96%D1%97_%D0%A3%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%97%D0%BD%D0%B8
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%95%D0%BD%D1%86%D0%B8%D0%BA%D0%BB%D0%BE%D0%BF%D0%B5%D0%B4%D1%96%D1%8F_%D1%96%D1%81%D1%82%D0%BE%D1%80%D1%96%D1%97_%D0%A3%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%97%D0%BD%D0%B8
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%BC%D0%BE%D0%BB%D1%96%D0%B9_%D0%92%D0%B0%D0%BB%D0%B5%D1%80%D1%96%D0%B9_%D0%90%D0%BD%D0%B4%D1%80%D1%96%D0%B9%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%86%D0%BD%D1%81%D1%82%D0%B8%D1%82%D1%83%D1%82_%D1%96%D1%81%D1%82%D0%BE%D1%80%D1%96%D1%97_%D0%A3%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%97%D0%BD%D0%B8_%D0%9D%D0%90%D0%9D_%D0%A3%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%97%D0%BD%D0%B8


120 

новича. Саме в ній знаходимо дещо інші відомости 

про Митусу, аніж в рукописній пам’ятці Романови-

чів: «Пѣвца славного Митусю, звязаннаго, привели 

къ Даниилу»370. Він, як знаємо з літопису, був тоді в 

Бакоті й Калюсі. Проте, на наш погляд, правильніше 

мати за покарання саме примусове приведення зв’я-

заного музиканта. А стосовно ката, який заподіяв 

смерть Митусі, стявши йому голову, то це припущен-

ня висловив І. Франко у фіналі згаданої вже поезії. 

Однак воно навіяне ідейно-мистецькими інтенціями 

автора.  

Історик Л. Войтович вважав, що після того, як 

соратник князя Данила двірський Андрій зайняв 

Перемишль, з їхніми противниками розправилися, у 

«числі яких був знаменитий скальд Митуса»371. 

Окрім вищезгаданих думок про Митусу, трап-

ляються і курйозні. Вони ще більше вводять читача в 

оману, наприклад: «Митуса (Т. Є. Димитрій) був 

визначний у церкві співак»372 (треба т. є., адже в 

І. Франка, як і спочатку в М. Максимовича, скороче-

не «тоєсть». – Авт.); «Дмитро Митуса, давньоруський 

«співець у владики перемишльського»373; «Митуса 

Дмитро (? – ?) – давньорус. співець у владики пере-

мишлянського»374 (треба перемишльського. – Авт.); у 

програмі курсу «Світова художня культура (8–11 

класи») привертається увага до постатей «Мануїла 

(ХІ ст.) І. Д. Митуси (XIII ст.)» (треба: і Митуси 

                                                           
370

 Ф. Софонович. Хроніка з літописців стародавніх, с. 145. 
371

 Л. Войтович. Король Данило Романович: політик і полководець. 
Доба Короля Данила в науці, мистецтві, літературі : матер. Міжн. наук. 
конф. (29–30 лист. 2007 р., Львів). Львів 2008, с. 77. 

372
 Т. Салига. Співець Митуса... поетичні візії. Галич і Галицька земля в 

державотворчих процесах України, с. 183. 
373

 С. Черепанова. Музика. Українська культура: історія і сучасність : 
навч. посіб. / [ред. С. Черепанова]. Львів 1994, с. 247. 

374
 Мистецтво України: Біогр. довід. / [упоряд.: А. Кудрицький, 

М. Лабінський; ред. А. Кудрицький]. Київ 1997, с. 413. 



121 

(Димитрія). – Авт.)375. Наслідком досадного редак-

торського недогляду, як вважаємо, є в «Українській 

музичній енциклопедії» прикра описка в назві гасла 

про галицького музѝку. Тут замість заголовка «Миту-

са (Дмитро)» друге ім’я подали без дужок376. Може 

тому внаслідок подібних недоречностей окремі автори 

його ім’я ще більше переінакшують і подають, при-

міром, якимось Мілтусом377. 

При узагальненні різних думок і припущень до-

слідників стосовно «словутнього пѣвца» й слушно 

відзначаючи, що серед них «немає одностайної думки 

щодо особи Митуси: був він письменником, співцем-

воїном чи придворним поетом і церковним співаком 

перемишльського єпископа», Олекса Мишанич (1933–

2004) усе ж виокремлює одну соціяльну роль музи-

канта: «Ймовірно, Митуса – світський співець-вико-

навець, який відмовився стати на службу до князя 

Данила, за що його покарано»378.  

Співця Митусу Володимир Грабовецький (1928–

2015) згадав у когорті літописних київського «пре-

мудрого книжника» Тимофія, скульптора Авдія з 

                                                           
375

 Л. Кондрацька. Світова художня культура (8–11 класи): Програма 
для вчителів шкіл різного типу і студентів мистецьких закладів України. 
Тернопіль 1998, с. 27. Згаданим документом, який свого часу затвердило 
Міністерство освіти України, не передбачалося ні висвітлення значення 
князівств Галицьких земель і Волині (вони, принаймні, ще на 100 років 
продовжила розвій культурних традицій Києворуської держави), ані 
розкриття питання розвитку музичного мистецтва на її теренах, зокрема в 
південно-західному ареалі (звичайно, у контексті цього курсу). Тобто 
маємо перекручення істини, у тому й стосовно середовища, у якому жив і 
творив Митуса. 

376
 Б. Кіндратюк. Митуса Дмитро (13 ст.). Українська музична енцикло-

педія. т. 3: Л–М / [гол. редкол. Г. Скрипник]. Київ 2011, с. 395. 
377

 О. Олексюк. Музична педагогіка : навч. посіб. / МОН України, 
Київський ун-т ім. Б. Грінченка. Київ 2013, с. 47. 

378
 О. Мишанич. Митуса (Дмитро). Українська Літературна Енцикло-

педія : у 5-ти томах, т. 3 / [ред. кол.: І. Дзеверін (відп. ред.) та ін.]. Київ 
1995, с. 364. 



122 

Холма379. А іванофранківський художник М. Фіґоль 

зобразив їх у триптиху «Галицька Трійця», де Миту-

са відтворений зі струнним інструментом, подібним 

до віднайдених археологами у Новгороді. У роботах 

Миколи Канюса (1953–2004) бачимо Митусу дружин-

ником-співцем. 

При розумінні важливості трактування постаті 

Митуси для визначення його місця в реальному кон-

тексті своєї доби, літературознавець Тарас Салига не 

тільки наводить різні версії, а й простежує викорис-

тання образу митця у творах окремих істориків, пое-

тів, прозаїків минулого та сьогодення, їхнє тлума-

чення цієї відомої персони. Він слушно зазначає: 

«Оскільки те, на що ми б хотіли мати відповіді, при-

ховується глибиною століть, то Митуса живе як своє-

рідна легенда, а точніше його життя стало легендою, 

яка по-своєму озивається в кожній історичній добі, в 

переповнених суспільно-політичними конфліктами 

умовах. Отже, не дивно, що постать Митуси привер-

тає до себе пильну увагу майстрів художнього слова 

усіх часів»380. На підставі результатів аналізу худож-

ніх образів, ліричних героїв із різними «обличчями 

Митуси» у творах поетів і прозаїків, Т. Салига об-

ґрунтовано резюмує, що тут не стільки має значення 

історична вірогідність факту, як мистецький домисел, 

завдяки якому ідея творів мовою підтексту переадре-

совується в інший час381. До цього варто додати, що 

різні погляди на постать Митуси, приписування йому 

володіння різними музичними інструментами, харак-

теристика його образу, місця в тодішньому суспільно-

політичному житті визначаються, до певної міри, не 

тільки часом написання того чи іншого твору та 

                                                           
379

 В. Грабовецький. Нарис історії Галича. З найдавніших часів до 
початку ХХ ст. Галич 1997, с. 99. 

380
 Т. Салига. Співець Митуса... поетичні візії, с. 185. 

381
 Там само, с. 188. 



123 

розуміння місії митця в суспільстві, а й усвідомлен-

ням ролі в ньому Церкви. Не враховується дух Серед-

ньовіччя, коли в народній свідомости співці сприй-

малися гармонізаторами хаосу, а значить, і сама 

Церква для свого зміцнення прагнула залучити їх до 

себе382. Адже музи ки були дійовими особами великих 

ритуальних язичницьких ігрищ, які мали неабиякий 

вплив на народ і відігравали роль серйозного супер-

ника християнства. Це засвідчує «Поучення про кари 

Божі», уміщені в літописі під 1068 роком: «Диявол 

обманює, хитрощами переваблюючи нас од Бога: тру-

бами, і скоморохами, і гуслями, і русаліями. Ми ба-

чимо ж ігрища витолочені і людей безліч на них, як 

вони пхати стануть один одного, видовища діючи.., а 

церкви стоять, і коли буває час молитви, [то] мало їх 

знаходиться в церкві»383. Водночас із цього фраґмента 

дізнаємося не тільки про широке коло професійних 

музичних навичок, якими володіли жреці, а й неаби-

які їх організаторські здібности, що дозволяло згур-

тувати людей навколо «ігрищ» за часів поширення 

християнства в середньовічній Руси. 

У процесі переосмислення джерельної бази, 

спираючись на студії дослідників стосовно ролі й міс-

ця музикантів у мистецтві середньовічної Київської 

держави, правомірним буде висловити здогад, що 

роль Митуси, як і йому подібних у ті часи, була знач-

но вагомішою (згадаймо хоча б віщого Бояна). Ос-

кільки у мистецтві, в образах піснетворців, оберігачів 

ранньої обрядової поезії та вокально-музичних жан-

рів явно виступають архаїчні елементи, то їхня міто-

поетична піснетворчість уподібнювалася функціям 

жреця, який боровся з хаосом. Позаяк співці поста-

ють «чарівниками»-віщунами, напускачами «чарів», 

                                                           
382

 А. Гуревич. Средневековый мир: культура безмолвствующего боль-
шинства, с. 43–48; 279–308. 

383
 Літопис руський.., с. 105. 



124 

«їхньому крилатому замовному слову приписували 

могутню силу»384. Тому вважалося, що музично-пое-

тична творчість здатна творити чудеса.  

З урахуванням цієї ролі музиканта-віщуна 

(прогностична функція мистецтва) стає зрозумілішою 

поведінка Митуси й краще усвідомлюється його авто-

ритетність у тодішньому духовному житті. Оскільки 

в народній свідомости співець, як встановлено на-

уковцями, сприймався чарівником, то Церква в ареа-

лі середньовічних Галичини й Волині з метою поши-

рення свого впливу теж могла прагнути мати на 

службі таких особистостей. А те, що Митуса міг бути 

на перших порах язичницьким жрецем, дозволяє 

припускати вже згадане одночасне широке існування 

тут до середини XIII ст. дохристиянських святилищ і 

нової віри. Як відомо, язичницькі ритуали органічно 

включали в себе наспів, слово й рух. При цьому ма-

гією календарно-обрядових пісень замовляли добрі й 

злі сили природи. Ці твори були своєрідними народ-

ними молитвами до неї, до різних божеств. Подібно 

виник і звичай віршово-пісенної творчости в перших 

християнських громадах. Недаремно в синтезі храмо-

вого дійства сакральний спів, поряд із читанням Свя-

того Письма, церковним малярством, деякими вида-

ми сценічної дії, канонічними дзвоніннями тощо, є 

одним із визначальних засобів потужного впливу 

християнської літургії на парафіян. Відповідно до 

цього, домінуючу роль виконувала особа, яка не 

тільки виділялася знанням усіх ритуалів, а й творила 

їх («пѣвець, слагатель пѣсень»), привертала до себе 

увагу як виконавець. Вона вирізнялася музичними 

здібностями, зокрема вокальними даними («пѣвецъ, 

                                                           
384

 В. Даркевич. Музыканты в искусстве Руси и вещий Боян. «Слово о 
полку Игореве» и его время. Москва 1985, с. 338–339. Автор висловлює 
щиру подяку Богдану Гавриліву (1943–2020) за привернення уваги до 
цього джерела й надану можливість ним скористатися. 



125 

искусникъ в пѣніи»), тобто це був жрець, священник 

або дяк. Може, саме тому такі музично обдаровані 

особи, як літописний Митуса, були «словутними».  

До версій стосовно його соціяльних ролей (міг 

бути одночасно чи у певній послідовности жрецем, 

волхвом, церковним співаком, дяком, співцем тощо) 

нині подаються нові. Дослідник археології долітопис-

ного Галича як культового й релігійного центру 

«Великої Білої нехрещеної Хорватії»  Б. Томенчук за-

уважив, що в скальдичній поезії варязьких дружин-

ників, які були на службі в руських князів, часто по-

слуговувалися терміном «holdr» (хольд) – воїн, герой, 

витязь. Історія їхніх мандрів і героїчних учинків 

була основним змістом цих героїчних пісень. Тому 

науковець вважає, що таким «скальдом» був, оче-

видно, і Митуса385. Його відмову «служити Данилові» 

М. Волощук пояснює передусім зв’язком митця з опо-

зиційними цьому правителю князями й теренами386.  

Прикро, що досі розповсюджуються перекрив-

лені уявлення про цю яскраву творчу особистість 

митця. “Перебралися” вони, навіть, до новітніх ен-

циклопедичних видань387. Не зважаючи на наші неод-

норазові аргументовані спроби уточнити роль і місце 

в музичній культурі середньовічної Галичини «сло-

вутнього» співця388, продовжують множитися ку-

рйозні приклади. 

                                                           
385

 Б. Томенчук. Археологія долітописного Галича як культового і ре-
лігійного центру «Великої Білої нехрещеної Хорватії», с. 27.  

386
 Матеріяли бесід із М. Волощуком (2020). Приватний архів автора. 

387
 М. Котляр. Митуса. Енциклопедія історії України : у 10 томах / 

[редкол.: В. Смолій (голова) та ін.]; НАН України. Інститут історії Украї-
ни. Київ 2009, том 6 : Ла-Мі, с. 685. 

388
 Б. Кіндратюк Б. Нариси музичного мистецтва Галицько-Волинсь-

кого князівства, с. 67–78; Ю. Ясіновський, Б. Кіндратюк. Данило Романо-
вич і літописний Митуса. Княжа доба: історія і культура / [ред. Я. Ісає-
вич]; НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів (2008/2), 
с. 158–166 та ін. 



126 

Історичний Митуса був значимою творчою по-

статтю, церковним співаком, що, звичайно, не запе-

речувало можливости його світської музичної діяль-

ности. Але про це Хроніка Романовичів мовчить і з 

цим треба рахуватися, особливо науковцям; теж не 

варто припускатись оманливих домислів і фантазій 

майстрам красного письменства й візуальних видів 

мистецтва. Водночас літописна згадка про Митусу 

підтверджує наявність у княжу добу чималої кількос-

ти яскравих музично-обдарованих осіб. 

 

 

  



127 

 

 

 

VII. ДЗВОНИ ТА ДЗВОНАРСЬКЕ МИСТЕЦТВО 

 

Звучання дзвіночків, дзвоників і дзвонів із часу їх-

нього винайдення, як дослідили історики музики, 

стало символом очищення, оберегом та одним із засо-

бів заклинання проти злих духів і обов’язковим атри-

бутом різноманітних молитов, релігійних обрядів389. 

Із мітології відомо, що персоніфікована Музика вда-

ряла молоточком по набору дзвонів, як це робить 

пізніше цар Давид (бл. 1039 р. до н. е. – 969 до н. е.) 

у мініятюрах середньовічних Псалтирів. Дзвін був не-

одмінним атрибутом Антонія Великого (251–356) – 

засновника християнського чернечого побуту й при-

кріплювався до костура чи до посоха390; золоті дзві-

ночки обрамляють священницьку ризу Аарона391. При 

ассирійських розкопках знайдено бронзові дзвони, а 

єгиптяни використовували при релігійних процесіях 

ударний інструмент, що дзвенів – систр392, євреї – 

                                                           
389

 Н. Финдейзен. Очерки по истории музыки в России с древнейших 
времен до конца XVIII века. Москва – Ленинград 1928, вып. І, с. 19. Нині 
доказано, що, окрім звуку, який чується, била, дзвони, дзвіночки тощо ви-
дають ультразвук. Саме він пригнічує збудників хвороб. Це у свій час допо-
магало боротися з епідеміями (В. Карпов. Звон металла. Техника молодежи : 
науч.-попул. и лит.-худ. ж-л. Москва (1984/3), с. 43–46). Ширші узагальнен-
ня відомостей про чудодійні властивості дзвонів, їхньої музики, див., примі-
ром: Е. Задубовская. Лечение колокольным звоном / [ред. И. Шаргородская]. 
Санкт-Петербург 2006. Про погляди медиків стосовно різнобічної ліку-
вальної дії церковних дзвонінь див. ще: Н. Мостова. Чому дзвонять дзвони? 
Галицький кореспондент. Івано-Франківськ (2017/14, 6 квіт.), с. 3. 

390
 Дж. Холл. Словарь сюжетов и символов в искусстве / [пер. с англ. и 

вступ. ст. А. Майкапар]. Москва 1997, с. 302.  
391

 Книги Старого Заповіту. 2 М: 28, 33–34. 
392

 Систр (112.12) – ударний музичний інструмент, давньоєгипетська 
храмова брязкалка, що складалася з металевої пластини у формі довгастої 



128 

кимвали393. Легким дзвінком (лат. tintinnabulum) по-

відомлялося про початок публічних зборів у Давньо-

му Римі; у його війську за допомогою дзвінків пода-

вали різноманітні сиґнали, зокрема, вони впоряд-

ковували весь день у таборах. Щоправда, християни 

епохи гонінь у своєму богослуженні сторонилися гуч-

них інструментів. Навіть із тріумфом християнської 

Церкви дзвони не зразу почали використовуватися, і 

ще в час правління Костянтина Великого (272–337) 

Римською імперією «вірних скликали в храм уда-

рами молотка в било, дещо пізніше звуками труб. Ла-

тинська назва дзвона – саmрапа – появляється не 

раніше IV ст.»394. Згодом церковний обряд покликав 

відповідні форми богослуження, наповнення їх до-

цільними засобами, серед яких поважна роль нале-

жить дзвінкам і дзвонам. 

Швидке розповсюдження дзвонарського мис-

тецтва ще в державі Рюриковичів, зумовлював той 

факт, що християнське ритуальне дзвоніння знайшло 

тут давніші обрядові звичаї, які вивершують певні 

ударні інструменти з групи ідіофонів – била 

(111.221)395, клепачки, брязкальця (112.1), бубенці 

                                                                                                                                  
підкови чи скоби, до більш вузької частини якої прикріплена ручка 
(Вікіпедія) 

393
 Кимва л або кимва ли (112.12) – ударний музичний інструмент, який 

складається з двох порожніх металевих півкуль, що, при вдарянні одна об 
одну, голосно дзвенять (Там само). 

394
 Христианство: энциклопедический словарь : в 3-х томах, т. І: А–К / 

[ред. кол.: С. Аверинцев (гл. ред.) и др.]. Москва 1993, с. 786. 
395

 Із погляду органології било – це ударний ідіофон трьох видів: ксило-

фон (дерев’яний), літофон (кам’яний), металофон (металевий) (М. Есипо-

ва. Било в традициях древних религий: христианство и буддизм. Церков-

ное пение в историко-литургическом контексте: Восток – Русь – Запад : 

матер. Междунар. науч. конф. (Москва, 15–19 мая 2000 г.) [=Гимнология, 

кн. 3] / [ред. И. Лозовая]. Москва 2003, с. 91). Дерев’яні била невеликих 

розмірів, виготовлені з бруска, тримали однією рукою на середині й 

ударяли молотком, або великим цвяхом, більші – підвішували за шнури чи 

ланцюги. Зображення дерев’яних і металевих бил (останні ще називають 



129 

(112.13), дзвіночки тощо. Солідне багатовікове під-

ґрунтя ідіофонів підтверджують численні археологіч-

ні знахідки з ареалу майбутніх князівств Галицьких і 

Волинських земель. Музичним інструментом ударно-

го типу вважають фраґмент лопатки мамонта з Город-

ка ІІ (біля нинішнього міста Рівне). Навіть, як мірку-

ють, її обробка передає профіль особи, яка співає. 

Вважають, що згаданий інструмент міг належати до 

давнього музичного комплексу палеолітичної люди-

ни, створеного нею з кісток мамонта. Подібна музич-

на система відома за археологічними знахідками на 

Чернігівщині396. Вони підкріплюють міркування, що  

християнське обрядове дзвоніння знайшло на наших 

теренах давні ритуальні звичаї, у яких широко засто-

совували била, клепачки, дзвіночки, дзвінки, бряз-

кальця тощо. 

Підтвердженням сказаному можуть бути ори-

гінальні дзвіночки й бубенці, які виявилися на брон-

зових прикрасах, знайдених у відомому Олександ-

рійському кургані (Кропивниччина), відкритому на 

початку 1850-х років. Хоч до ареалу князівств Волині 

й Галичини знайдений скарб прямого стосунку не 

має, однак цікаво, що ці музичні інструменти від-

шукали разом із бронзовими бляхами, брязкальцями, 

грифонами, бронзовим тризубцем та ін. Останній із 

них закінчується знизу трубкою, яка, як гадає Ми-

кола Фіндейзен (1868–1928), служила для насаджен-

ня тризубця на палицю. На кожному його кінці помі-

щено грифона. У крайніх двох через дзьоб просунуто 

кільце, до якого за допомогою ще двох підвішений 

бронзовий дзвіночок. Висловлюється припущення про 

                                                                                                                                  
синантроп, клепало) див., приміром: Б. Кіндратюк. Дзвонарська культура 

України, с. 182, 307, 626, 631. 
396

 С. Бибиков. Древнейший музыкальный комплекс из костей мамонта: 

Очерк материальной и духовной культуры палеолитического человека. 

Киев 1981, с. 81. 



130 

відношення названих предметів до атрибутів похо-

ронного культу передхристиянської доби397. 

                                                           
397

 Н. Финдейзен. Очерки по истории музыки.., с. 17–18. Частими ар-

хеологічними знахідками часу XII–XIІІ ст. на теренах Галицьких земель 

є предмети із зображенням грифона – казкової істоти з орлиною голо-

вою, тулубом лева, пташиними крилами; інколи він мав роги, довгий 

язик (И. Свешников. Раскопки пригорода летописного Звенигорода. АО 

1984 года / [ред. В. Шилов]. Москва 1986, с. 307; Т. Ткачук, К. Тимус. 

Галицькі керамічні плитки із рельєфними зображеннями та гончарні 

клейма: Каталог (3 фондів Історичного музею у с. Крилос Національ-

ного заповідника «Давній Галич» у м. Галич. Галич 1997, с. 33–35 та ін.). 

Ідучи за античною мітологією, В. Даркевич тлумачить грифона атри-

бутом Аполлона – «віщуна, і покровителя співів і музикантів. Грифони 

стережуть золото в ідеальній північній країні гіпербореїв, де під знаком 

милости Аполлона процвітали мистецтва й панувала вічна веселість» (В. 

Даркевич. Музыканты в искусстве Руси и вещий Боян, с. 335). При ха-

рактеристиці символізму мистецтва Середньовіччя нагадується, що 

фігури грифонів часто зображалися ще в давньогрецьких палацах, на 

дорогоцінних предметах світського побуту, сідлах, одязі героїв тощо 

(Його ж. Путями средневековых мастеров. Москва 1972, с. 21). Цих каз-

кових створінь можна бачити з обох боків псалмопівця Давида в церкві 

Покрови на Нерлі й у Дмитріївському соборі у Володимирі-Суздальсь-

кому. Із приводу цього медієвіст слушно ставить риторичне запитання – 

чи не пов’язано це тут із темою священних піснеспівів? (Його ж. Музы-

канты в искусстве Руси и вещий Боян, с. 335). Не випадково О. Овчин-

ников, при студіюванні семантики галицьких керамічних плиток, трактує 

грифона як одну з істот, про яку згадано в Псалтирі (91-й псалом). Тут 

розповідається про вповання на Бога: «На лева й вужа ти наступиш, лев-

чука й крокодила ти будеш топтати». При прослідковуванні викорис-

тання християнством окремих мітраїстичних елементів, зауважується, що 

«образ грифона роздвоївся на окремі іпостасі – з одного боку, грифони, 

що охороняли ―дерево життя‖, стали обабіч хреста, а з іншого, грифона 

почали ототожнювати з біблійним драконом», зображення якого, вико-

нуючи піснеспіви, топтали ногами (О. Овчинников. Семантика галиц-

ьких керамічних плиток. Галич і Галицька земля : зб. наук. пр. / [редкол. 

П. Толочко, В. Баран, О. Береговський та ін.]. Київ – Галнч 1998, с. 95. 

Тому, як думається, розповсюджені в князівствах Галицької та Волин-

ської земель, королівстві Руси зображення грифона можуть більше узго-

джуватись із символікою влади, непідкупністю охоронців скарбів, драко-

ном тощо, а менше – музикою. 



131 

 

Гіпотетична реконструкція ділянки вертикального інтер’єру 

дерев’яної церкви на Золотому Тоці в Галичі  

(Т. Ткачук, К. Тимус. Галицькі керамічні плитки  

із рельєфними зображеннями.., с. 44) 

Серед предметів давнини в урочищі Могилки бі-

ля Коцюбинчиків (Чортківський район Тернопільсь-

кої обл.) на дні кургана VII–VI ст. до н. е. в завалі мо-

нументальної поховальної споруди знайшли комплект 

кінської упряжі давнього часу, зокрема шість пар 

вудил, а також металеві деталі декору колісниці – чо-

тири бронзові пустотілі чаші, так звані прорізні на-

вершя-калатальця, на довгих, до 30 см, залізних 

стрижнях (усередині чаш є залізні кулі, які впродовж 

їзди видавали надзвичайні звуки). Посилювали їх 

ефект прикріплені бронзові дзвінки (віднайдено чоти-

ри штуки; корпус заввишки близько 10 см, нижній 

діяметр близько 7 см). Останні кріпились у кузові ко-

лісниці на залізних гаках до її кутів (такі колісниці 

використовувалися близько 2 700 років тому, прин-

цип виготовлення, застосування та догляду за ними 



132 

запозичений нашими пращурами в класичних держа-

вах Стародавнього Сходу). Очевидно, що бронзові 

навершя та дзвінки надавали пересуванню колісниць 

мелодійного дзеленчання. Віднайдені унікальні з ар-

хеологічного боку речі – одні з найдавніших у Захід-

ній Україні, як твердить Микола Бандрівський, му-

зичні інструменти. Хоч їм майже 3 000 років, але 

вони й дотепер видають на диво мелодійні звуки398. 

Про розповсюдження дзвонарства в найближ-

чому до Галицької землі ареалі свідчить знахідка в 

західній частині Словаччини (неподалік міста Бойна) 

невеликого дзвона (можливо, належав до великомо-

равської чи ірландської традиції ?)399. Його виявили 

разом з іншими слов’янськими археологічними зна-

хідками першої третини ІХ ст. Прикмети цієї пам’ят-

ки, відлитої з бронзи, такі: заввишки 215 мм, вага 

2 180 г, 87,3 % – мідь, 9,25 % – олово, 1,6 % – сви-

нець. Пізніше віднайшли знов-таки три частини дзво-

нів й окремо від них ще один язик (серце)400. 

                                                           
398

 Дзвоники, яким майже три тисячі років… і плюс : інформ. тижневик. 
Чортків (2008/3 верес.), с. 12.  

399
 Під феноменом «дзвонарство» чи «дзвонарська культура» розуміємо 

цілісну й таку, що самоорганізується систему; вона охоплює різні види 
діяльности з виготовлення бил, відливання дзвонів, будівництва споруд 
для них; підготовку дзвонарів як майстрів-виконавців канонічних дзвонінь 
або створених особливих форм церковних, світських музичних компози-
цій; зусилля Церкви й парафіян стосовно збереження дзвонів, формування 
їхніх комплектів; поширення дзвонарського мистецтва в суспільно-по-
бутовій, церковно-сакральній і народно-обрядовій сферах; відображення 
складових дзвонарства в народній культурі, засобах масової інформації, 
красному письменстві, кінематографі, візуальних мистецтвах і музиці; 
відповідні кампанологічні студії. 

400
 Ш. Павук. Информация о находке колокола 1-й трети ІХ века на тер-

ритории Словакии (рукопис статті, тези якої викладені на Міжнародній 
науково-практичній конференції 26–27 січня 2010 року в Мінську «Коло-
кольный звон как феномен славянской культуры: история и современность 
(к 10-ти летию Минской школы звонарей») (Приватний архів автора). 



133 

 
Дзвін 1-ї третини ІХ ст. Словаччина (Ш. Павук. Информация о 
находке колокола 1-й трети ІХ века на территории Словакии 

(ілюстрація з рукопису статті, тези якої викладені на 
Міжнародній науково-практичній конференції 26–27 січня 

2010 року в Мінську «Колокольный звон как феномен славян-
ской культуры: история и современность (к 10-ти летию 

Минской школы звонарей)» (Приватний архів Б. Кіндратюка). 

 

Звичай застосування дзвонів привнесено в серед-

ньовічну Русь разом із християнським обрядом, але не 

з Візантії, де вони не були розповсюджені401, а з ла-

                                                           
401 Тільки в чернечому житті Візантії, як встановив Крістіан Ганнік, лише 

дерев’яний «семантрон мав чітку функцію літургійного сиґналу» (Ch. Han-
nick. Die Bedeutung der Glocken in byzantinischen und slavischen Klöstern und 
Städten. Information, Kommunikation und Selbstdarstellung in mittelalterlichen 



134 

тинського Заходу402. В ареал князівств Галицької та 

Волинської земель дзвони потрапляли з Києва чи За-

хідної Європи, у якій увійшли в загальне користуван-

ня в містах і селах ще з IX ст.403 Звучання дзвона, як 

одного з предметів краси Церкви, розуміли Євангелієм 

у музиці, продовженням молитви, а він вважався її 

джерелом. Канонічне застосування різних ідіофонів 

прописано у церковних Уставах, Служебниках404.  

Частими археологічними знахідками на тери-

торії Подністров’я є дзвоники невеликих розмірів. Їх 

використовували в дохристиянських обрядах, у по-

буті, а згодом – після прийняття Христової віри – під 

час богослужень, монастирях, а також як підвіски до 

патериць, свічників та інших ритуальних приладів405. 

Факт імовірного застосування ручних дзвінків у 

церквах і костелах держави Романовичів й оздоблен-

ня подібних ідіофонів підкріплює віднайдена така 

мистецька пам’ятка. Її, майстерно прикрашену арко-

                                                                                                                                  
Gemeinden / [hrsg. A. Haverkamp u E. Müller-Luckner]. München 1998, S. 1–
23. 

402
 Окремі кампанологи вважають потрапляння дзвонів на Волинь із 

Західної Європи, найправдоподібніше з Німеччини через Моравію 

(В. Рожко. Давні церковні дзвони Божих храмів історичної Волині. Галич і 

Галицька земля в державотворчих процесах України : матер. Міжнар. 

наук. конф. (Галич, 10–11 жовт. 2008 р.) / [ред. кол. О. Береговський, 

Л. Бойко, В. Дідух та ін.]. Галич 2008, с. 117). 
403

 Уперше про дзвони в ареалі Києворуської держави повідомив 

новгородський літописець під 1066 роком: «Приде Всѣславъ [Полоцький, 

бл. 1029–1101] и възя Новъгородъ … и колоколы съима у святыя Софие» 

(Новгородская первая летопись старшего извода (Синодальный список). 

Новгородская первая летопись старшего и младшего изводов / [ред. и пре-

дисл. А. Насонов, ред. М. Тихомиров]. Москва – Ленинград 1950, с. 17). 
404

 А. Пентковский. Типикон патриарха Алексия Студита в Византии и 

на Руси. Москва 2001, с. 5, 398, 403, 416 та ін.; Типографский Устав: 

Устав с кондакарем конца ХІ – начала ХІІ века : в 3-х томах, т. 2 / [=Па-

мятники славяно-русской письменности. Новая серия] / [ред. Б. Успенс-

кий]; Институт русского языка им. В. В. Виноградова. Москва 2006, арк. 1, 

5, 6 зв., 7, 9, 12 та ін. 
405

 М. Фіґоль. Мистецтво стародавнього Галича, с. 198.  



135 

вою орнаментикою, знайшли в урочищі «Цвинтари-

ська» (біля Галича), де 1884 року розкопали частину 

фундаментів храму406. 

Роль музики бил, дзвінків і дзвонів важко пере-

оцінити в системі Служб Божих. Водночас із налаго-

дженням чернечого життя звукова сиґналізація фор-

мувала строгий розпорядок уставних приписів: скли-

кала монахів на богослуження, трапези тощо. На 

думку дослідників церковної музики, спершу знаряд-

дям для створення коротких повідомлень як засобу 

комунікації було просте й дешеве у виготовлені би-

ло407. Зроблене з металу – у Болгарії та Сербії, як і в 

нас, називали клепало408. Било було своєрідним 

                                                           
406

 О. Горда-Цибко. Пам’ятки Княжої Доби на археологічно-бібліогра-

фічній виставці Ставропігійського інституту у Львові 1888–1889 років. 

Княжа доба: історія і культура / [ред. В. Александрович]; НАН України, 

Ін-т українознавства ім. І. Крип’якевича. Львів (2014/8), с. 394. Дзвінок, 

навіть, експонували на археологічно-бібліографічній виставці Ставро-

пігійського інституту у Львові 1888–1889 років (Там само). 
407

 Про застосування била в середньовічній Руси дізнаємося з літописів. 

Коли ігуменом у Києво-Печерському монастирі поставили Феодосія (бл. 

1009–1074), то, відповідно до запозичених правил студійських ченців, усе 

життя тут чітко регламентували. При їх усамітненні в окремих печерах, що 

мало місце в згаданій обителі, била набули особливого значення передусім 

як сиґнальний інструмент. За його допомогою передавалися найрізнома-

нітніші повідомлення для монахів. При цьому воно було чи не єдиним 

таким засобом комунікації (ПСРЛ, т. 2, стб. 176, 182, 201). Високу оцінку 

ролі Києво-Печерської чернечої обителі в налагодженні життя монахів 

середньовічної Руси знаходимо в М. Грушевського: «Трохи низше по 

Дніпру, в сусідстві княжого двора, заснувалася в середині XI в. головна 

сьвятощ «руського Єрусалима», головне огнище аскетичного християнства 

в східній Європі» (М. Грушевський. Історія України-Руси, т. 2, с. 270). 

Підземно-скельний монастир, який нагадує Києво-Печерську лавру в мі-

ніятюрі Я. Пастернак дослідив у с. Страдч (Галичина). Докладніше про 

печерні монастирські комплекси на теренах Волині й Галичини княжої 

доби див.: Л. Мацкевий. Використання печер і скель у добу середньовіччя 

на Заході України (Галичина та Волинь у добу середньовіччя, с. 229–238). 
408

 П. Казанский. О призыве къ богослуженію въ Восточной Церкви. 

Труди Перваго археологическаго съезда въ Москві, 1869. Москва 1871, т. 1, 

с. 303. В українському Богослуженні застосування била збереглося нині 



136 

індоєвропейським попередником дзвонів, як опису-

ється в науковій літературі XIX–XX ст. Тут, зазви-

чай, дається аналіз друкованих і архівних матеріялів 

стосовно церковних дзвонів і дзвоніння, привертаєть-

ся увага до них як важливого чинника розвитку ма-

теріяльної та духовної культури, зокрема твердиться 

про їхній вплив на формування у давній Україні цер-

ковного багатоголосого співу тощо409. 

Музичні сиґнали посідали значиму роль у гро-

мадському житті, зокрема функціонуванні середньо-

вічного міста як організованої цілісности. Деякі з 

них міг творити кликун (його зображення бачимо на 

кахлі XIV ст. із замку Луцька410 (див. с. 178).  Серед 

своєрідних музичних застережень виділялися ті, що 

подавалися дзвонами. Їхні звучання не тільки скли-

кали парафіян на богослуження чи використовували 

в найурочистіших його моментах. Дзвін ще повідом-

ляв про смерть і звучав на похоронах, згуртовував 

                                                                                                                                  
тільки у Велику П’ятницю при виносі плащаниці (або й цілу добу від Ве-

ликого Четверга до П’ятниці). Тут воно символізує Розп’яття Спасителя 

(музична теологія загалом витлумачує било історичним символом розп’ят-

тя через інструмент, що звучить). У гуцулів це мистецтво виробило своє-

рідні яскраві форми побутування та збереглося до наших днів. Витворені 

тут била відзначаються вишуканими формами й гарним оздобленням 

(І. Мацієвський. Християнське та етнотрадиційне в інструментальній му-

зичній культурі народів Карпат: взаємозв’язки та антиномії. Традиційна 

музика Карпат: Християнські звичаї та обряди : матер. Міжнар. наук.-

практ. конф. (Івано-Франківськ – Надвірна, 10–11 берез. 2000 р.). Івано-

Франківськ 2000, с. 5–14). 
409

 Див., наприклад: Е. Аrro. Die altrussische Glockenmusik. Musica Sla-
vica. Beiträge zur Musikgeschichte Osteuropas. Wisbaden 1977, S. 77–159.  

410
 М. Попович. Нарис історії культури України. Київ 1998, с. 135. 

Клику н – «1) вежо ва ва рта (нім. Turmwächter), … старостинський або зам-
ковий службовець, який у разі наступу ворога чи пожежі мав бити на спо-
лох; чергував на замковій або церковній вежі; 2) опові сник, покли кач, 
окли чник, глаша тай, вістовець, бохта р, магістратський або міський служ-
бовець, який оголошував на велилюдних місцях офіційні акти, звістки й 
вироки» (Вікіпедія. Дата звернення 23.11.23.). 



137 

народ під час стихійних і громадських лих411, скли-

кав на віча. Про все це відомо із церковних Уставів, 

писемних джерел, насамперед історичних хронік. 

Коли 1097 року ворожі війська оточили Володимир, 

то волиняни «созвониша вече»412. Про це здзвоніння 

порятункового зібрання М. Грушевський написав, що 

підчас Галицької війни «володимирці вдарили в дзво-

ни, скликали віче»413. Цілодобово вони звучали під-

час богослужень у монастирях, яких було чимало в 

ареалі Волині й Галичини. 

Своєрідним відлунням наповнення музикою, 

зокрема церковними й світськими дзвоніннями, «го-

родів» і сіл князівств Галицької та Волинської земель, 

можуть бути літописні Звенигороди. Лише на ниніш-

ній Тернопільщині село з такою назвою є в Бучацькій 

громаді Чортківського району, у тому ж районі – село 

(колишнє містечко) Дзвенигород – у Мельнице-Поділь-

ській територіальній громаді (Борщівщина)414. Село 

                                                           
411

 Із закарпатського переказу князівських часів довідуємося, що коли 
загарбники-мадяри ввійшли в Ужгород, то там «уже дзвони били, сумно 
було» (В. Мельник. Історична правдивість фольклору.., с. 108). 

412
 Літопис руський.., с. 152. Як встановив Л. Махновець, у цій пам’ятці 

на «созвониша» виправлено слово «созваша»; у Хлебниковському й Лав-
рентіївському – «созваша» (Там само). 

413
 М. Грушевський. Історія України-Руси, т. 2, с. 96. Віче могли зби-

рати в княжому Галичі у центральній частині крилоського городища. На 
підставі археологічних розкопок вважають, що тут могла бути головна 
міська вічева площа середини Х ст. У ХІІ–ХІІІ ст. на цьому місці, мож-
ливо, функціонувала торговиця (Б. Томенчук. Галич і Мала Галицька земля 
ХІІ–ХІІІ ст. Історична топографія городищ. Івано-Франківськ 2016, с. 90. 
Про подібне знаходження торговищ у тогочасних значних поселеннях див. 
ще: Б. Тимощук. Давньоруська Буковина (X – перша половина XIV ст.) / 
[ред. М. Котляр]; АН УРСР, Ін-т соц. і екон. проблем заруб. країн. Київ 
1982, с. 76 та ін. 

414
 Стосовно літописного Звенигорода між Серетом і Збручем, то, як 

арґументовано довів Роман Миська, найправомірніше пов’язувати це сто-
личне місто князя Івана Ростиславовича (бл.1112 –1161/1162) із городи-
щем у нинішньому центрі села Дзвенигород на Борщівщині (Р. Миська. 
Звенигород на Дністрі: історіографічний міф чи літописне місто. Княжа 



138 

Звенигород є в структурі Давидівської сільської гро-

мади Львівського району. Топонімічні схожості, як 

встановлено, знані на Київщині, а також у Болгарії, 

Польщі, Росії415. Найвартіснішою є версія про мотива-

цію ойконіма «Звенигород» значенням «місто, де дзво-

нять, оповіщаючи поселян про наближення ворога»416. 

Дзвони, як дізнаємося зі «Слова про похід Іго-

рів», славили перемоги княжих дружин: «Комони 

ржуть за Сулою звенить слава въ Кыевѣ»417. Тут може 

бути пряма вказівка на дзвоніння, або це ‒ метафора, 

але в будь-якому випадку воно віддавна сприймалося 

ритуальним, урочистим, прославляючим дійством. 

Окрім цього в «Слові…» знаходимо подані церковно-

слов’янською інші суттєві відомости про функції му-

зики дзвонів, її поширеність, метафоричність тощо. 

Їхнє звучання відтоді стало домінантою акустичного 

довкілля сіл і міст, осердям музичної культури. 

Потреба в значній кількости завжди дорогих 

дзвонів виникала з давніх-давен. Цілі ідіофони чи 

їхні фраґменти описуються в знахідках з усіх україн-

ських земель, зокрема Волині й Галичини. При по-

                                                                                                                                  
доба: історія і культура / [ред. В. Александрович]; НАН України, Ін-т 
українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів (2013/7), с. 67). 

415
 С. Вербич. Ойконімікон України: минуле й сьогодення (на матеріалі 

Тернопільщини). Мовознавство. Київ (2016/1), с. 38–39. Міркування 
М. Грушевського стосовно Звенигородів на теренах середньовічної Руси, 
зокрема держави Романовичів, див., наприклад: Його ж. Історія України-
Руси, т. 2, с. 372, 381, 409, 417, 437, 464, 465, 479 та ін. Про Звенигороди на 
річках Галичини: Білці, Дністрі, у гирлі Дзвинячки, Стрипі (біля Бучача) 
писав Володимир Шелом’янців-Терський (1918–1993) (Його ж. З історії 
давньоруського міста Звенигорода (за матеріалами археологічних дослі-
джень). Київська Русь : культура, традиції : зб. наук. пр. Київ 1982, с. 20). 

416
 С. Вербич. Ойконімікон України: минуле й сьогодення.., с. 39. 

Чимало найменувань географічних об’єктів утворені від дієслівної основи 
дзвен- / дзвин- ˂дзвеніти / дзвинчати (М. Габорак. Топонімія Покуття та 
деяких прилеглих територій. Етимологічний словник-довідник. Івано-
Франківськ 2013, с. 215). 

417
 Слово о полку Игореве: Древнерусский текст / [пер., сост., вступ. 

заметки к разделам, примеч. Д. Лихачев]. Москва 1984, с. 80. 



139 

шуках згаданої в літописі церкви 1291 року у Воло-

димирі, археологи розкопали в дитинці частину дзво-

на418. Елементи такого ідіофона (заввишки приблизно 

40 см) знайшов археолог Богдан Прищепа на одній із 

церковних ділянок XII–XIII ст. княжої Пересопни-

ці419. На підніжжі багатьох фактів, зокрема частини 

корони великого дзвона з того ж часу, виявленої на 

полях давнього Галича, Й. Пеленський стверджував, 

що такі підвісні дзвони були вже тоді розповсюджені 

на українських землях420. Частина дзвона навернула-

ся в шарі XIV ст. літописного Берестя (нині м. Брест, 

Білорусь), що входило у свій час до складу держави 

Романовичів421.  

Вивчення фраґментів дзвона з Пересопниці до-

зволяє уявити його зовнішній вигляд: він мав приблиз-

                                                           
418

 М. Малевская, Е. Шолохова. Раскопки архитектурных памятников в 
Любомле и Владимире-Волынском. АО 1975 года. Москва 1976, с. 355. 

419
 С. Терський. Топографія храмів Княжої Пересопниці. Княжа доба: 

історія і культура / [ред. В. Александрович]; НАН України, Ін-т українозн. 
ім І. Крип’якевича. Львів (2014/8), с. 240–241. 

420
 Й. Пеленський. Дзвони на Україні-Руси. Діло. Львів (1910/126), с. 1. 

421
 П. Лысенко. Берестье. Минск 1985, с. 270. Завдяки зусиллям Церк-

ви, її громад, як і правителів князівств Галицьких і Волинських земель, ко-

ролівства Руси, дзвони тут отримали неабияке розповсюдження. Апогеєм 

його розвою став період перед Першою світовою війною. На жаль, після її 

початку переважну більшість церковних і світських дзвонів реквізували на 

мілітаристські потреби (див., приміром: Справа реквізиції церковних дзво-

нів: Про лист Міністерства Віросповідань і Просвіти від 21.07. 1916 р. 

Вісник Перемиської єпархії. Перемишль (1916/ІХ, 18 серп.), с. 53–54; Рек-

візиція дзвонів у Львові. Українське слово. Львів (1916/23 серп.), с. 1–2); 

Поновна реквізиція церковних дзвонів: Про Лист Міністерства Віроспо-

відань і Просвіти від 29.05.1917. Вісник Перемиської єпархії. Перемишль 

(1917/ІХ, 22 черв.), с. 82–84; Е. Лозовий. Реквізиція дзвонів у церквах та 

костьолах Східної Галичини в роки Першої світової війни. Україна в ми-

нулому = Ucraina in antiquis : зб. ст. / [редкол.: Я. Дашкевич та ін.]; АН 

України, Ін-т укр. археографії, Львів. відділ. Київ – Львів (1993/4), с. 64–

75; Я. Стоцький. Конфіскація нерухомого церковного майна та реквізиція 

церковних і костельних дзвонів на Збаражчині у 1914–1917 роках. Київсь-

ка церква : альман. христ. думки (1999/6), с. 126–129 та ін. 



140 

но три пари круглих вух, нижнє масивне потовщення 

на ударному кільці, яке зміцнювали тяги перед ним.  
 

 
 

Частини дзвона з Пересопниці (С. Терський. Топографія храмів 

Княжої Пересопниці, с. 242). Бачимо уламок із круглими 

вухами (?) дзвона на його сковорідці (1), нижнє потовщення на 

ударному кільці, укріплюючі тяги перед ним (2). 
 

Аналіз елементів дзвона вказує, що його форма 

наближалася до так званої класичної. Відповідно змі-

нювалося звучання, воно ставало багатшим на оберто-

ни, приємнішим. 

Схожі вуха корони були в подібного ідіофона 

того ж часу з окольного міста Звенигорода (біля Льво-

ва)422. Окреслення вуха вказує, що за обрисами дзвін 

мав так звану «вуликоподібну» форму чи вже кращу – 

«цукрової голови»423. Порівняння цих частин із ще 

досконалішою конфігурацією, що в загальних обрисах 

подібна сучасним (її представляє, приміром, львівсь-

кий Свято-Юрський дзвін 1341 року), дає всі підстави 

для висновку про застосування в ареалі Галичини спо-

чатку дзвонів однієї форми, потім – удосконалених.  

                                                           
422

 В. Гупало. Звенигород і Звенигородська земля у XI‒XIII століттях 

(соціоісторична реконструкція), с. 149. 
423

 Див., наприклад: Церква Богородиці Десятинна в Києві. До 1000-

ліття освячення / [ред. П. Толочко; упоряд. В. Павлова, М. Панченко]. 

Київ 1996, с. 148. 



141 

 
 

Спонукою до розширення імпорту дзвонів або 

збільшення кількости відлитих в ареалі держави Ро-

мановичів могло бути те, що їх застосовували не тіль-

ки у церквах, а й ці звучні інструменти використову-

вали для оборони. Як на півдні й південному сході 

Київської землі систему сторожових фортець об’єд-

нали в утворену валами й річками оборонну лінію 

довжиною близько 950 км (відома за літописами як 

так звані Змійові вали424), так подібну смугу твер-

динь, на переконання дослідників, створили, примі-

ром, уздовж берегів Дністра. Попередником лінії ук-

ріплень вважають великохорватську систему терито-

ріальної оборони зі складових Довгих валів Дністро-

Прутського межиріччя, що забезпечували охорону 

транскарпатських шляхів і переходів від вторгнення 

кочових народів ще на далеких підступах до таких 

артерій425. Пізніше подібну смугу твердинь, як вважа-

ють науковці, створили, приміром, уздовж берегів 

Дністра. Вона існувала завдяки городищам у Підве рб-

цях, Ко  рневі, Куни  сівцях, Копачи  нцях, Чернели ці, 

Репужи нцях, Колі нках, Миха льчому, Пото чищі, Пе-

                                                           
424

 Літопис руський.., с. 225; див. там же світлину 1970 року оборон-
ного Змійового вала поблизу Переяславля. 

425
 Б. Томенчук. Археологія долітописного Галича як культового і ре-

лігійного центру «Великої Білої нехрещеної Хорватії» (до питання про 
заснування Галича в другій половині Х ст.). Галич : зб. наук. пр. / [ред. 
М. Волощук]. Івано-Франківськ (2018/3), с. 20. 

Фраґмент корони дзвона 
ХІІ – першої половини 
ХІІІ ст. зі Звенигорода 

(В. Гупало. Звенигород і 
Звенигородська земля у 

XI‒XIII століттях.., 
с. 149). 



142 

редіва нні, Горо дниці. Вважається, що серед головних 

функцій подібних сторожових укріплень була переда-

ча відомостей між фортами світловою (вогняною) чи 

звуковою (дзвонами) сиґналізацією. Такі опорні пунк-

ти звели на підвищеннях і завдяки цьому була мож-

ливість із веж-дзвіниць пересилати умовні сиґнали426. 

Зазвичай сполошні повідомлення творять швидкими 

вдаряннями у дзвін427.  

Віднайдення фраґментів оздоблення білокам’я-

ного катедрального Успенського собору стольного гра-

да Галича (карнизів, різьблених білокам’яних дета-

лей, кольорового фрескового розпису, візерунчастої 

підлоги з керамічних плиток жовтих, зелених, черво-

но-коричневих відтінків тощо) дозволило дослідникам 

пробувати реконструювати інтер’єр храму428 (він пере-

вищував величину всіх відомих церков держави Ро-

мановичів і був на 1,5 м коротшим і на стільки ж 

вужчим від найбільшої церкви княжого Києва429). Не 

безпідставно вважається, що собор зачудовував сучас-

ників різнобарвністю та пишністю. Її підсилювало за-

палювання свічок, зокрема в бронзовому панікадилі, 

                                                           
426

 З. Федунків, Л. Поліщук, В. Нагірний. Городище Княжої Доби Чер-
нелиця ІV: результати попередніх досліджень. Княжа доба: історія і куль-
тура / [ред. В. Александрович]; НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Кри-
п’якевича. Львів (2014/8), с. 232–233. 

427
  Після монголо-татарських нападів 1259 і 1287 років на Польщу в 

Кракові започаткувався звичай, що зберігся донині. Його назвали «гейнал» 
(Hejnal) ‒ сиґнал сурми, який «подають щогодини з вежі церкви Св. Марії, 
вшановуючи смерть міського вартового, якому монгольська стріла, коли 
він бив на сполох, поцілила в горлянку» (Н. Дейвіс. Боже ігрище: історія 
Польщі / [пер. з анг. П. Таращук]. Київ 2008, с. 112). 

428
 У фресковому розписі собору, як дослідив Я. Пастернак, «переважа-

ла рожева, попелясто-синя й помаранчева (цинобер) фарба. Ціла палітра 
маляра собору складала, крім цього з фарб: білої, жовтої, червоної, брунат-
ної, майже чорної та дуже мало бурячкової й зеленої» (Я. Пастернак. 
Старий Галич: Археологічно-історичні досліди у 1850–1943 рр., с. 111). 

429
 І. Коваль. Вітольд Ауліх та археологічні студії княжого Галича. 

Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ 2016, серія 2, 
вип. 1, с. 49–50. 



143 

золоті хрести, читання Святого Письма, спів (він ли-

нув не тільки з хорів), канонічні дзвоніння тощо. За-

звичай у таких храмах особливого розвою набували 

піснеспіви, приурочені Пресвятій Богородиці430. Що-

правда, нині ще не знаємо, де розміщувалися дзвони 

собору, скільки їх було. Але вони мусіли застосовува-

тися, хоч би тому, що ними: а) оснащували церкви 

краю; б) Ярослав Володимиркович, вступивши на 

престол 1153 року, продовжував зводити (до 1154–

1157 років431) Успенський собор як один із засобів 

підняття престижу нової столиці, зміцнення свого ав-

торитету. 

Державне будівництво в князівстві/королівстві 

Романовичів спонукало їх до активних дій, насампе-

ред стосовно зміцнення Церкви. Так, князь Данило з 

метою розповсюдження християнства не тільки велів 

будувати нові храми та відновлювати зруйновані, а й 

для посилення значущости богослужбового обряду 

сприяв опорядженню їх іконами, книгами та осна-

щенню дзвонами. Не випадково хроніка згадує, як 

після зведення за дорученням майбутнього короля в 

Холмі церкви св. Івана Золотоустого правитель части-

ну дзвонів замовив своїм майстрам («ту солье»), а 

решту «принесе ис Кыева»432. 

Про давні традиції відливання виробів із металу 

в Галицькій землі й Волині, які продовжили куль-

турні традиції держави Рюриковичів після монголо-та-

тарського нашестя, свідчать згаданий у Волинських 

хроніках відлитий для холмської церкви «внутріш-

ній … поміст … з міді і з чистого олова»433, мідні двері 

любомльського храму св. Георгія434. Усе це заклало ос-

                                                           
430

 Н. Сиротинська. Музично-поетична інтерпретація празника Успення 
Пресвятої Богородиці доби короля Данила, с. 308–309. 

431
 І. Коваль. Вітольд Ауліх та археологічні студії княжого Галича, с. 54. 

432
 ПСРЛ, т. 2: Ипатьевская летопись, стб. 844. 

433
 Літопис руський.., с. 418. 

434
 Там само, с. 448. 



144 

нови прогресу у виробництві дзвонів для церковних і 

світських цілей в ареалі нашого краю, покращання їх-

нього звучання. Підтвердження поступу в цьому ас-

пекті може бути запис Другої Волинської хроніки, де 

у похвалі небожу короля Данила – князю Володимиру 

Васильковичу нагадується про відливання ним дзвонів 

дивовижного звуку («поліа же и колоколы дивны слы-

шаніемь. такых же не бысть въ всеи земли»435 (подібно 

у виданні хроніки, здійсненому за найбільш справним 

Хлєбніковським списком: «Поліа жє и колоколы дивны 

слышаніємь, такыхъ жє нє бысть въ всєй зємли»436). 

І це не випадково, адже за справедливими висновками 

науковців «мистецька творчість на Холмщині, Волині 

й у Галичині в післямонгольські часи (ХІІІ ст. – Б. К.) 

була дуже різносторонньою і плідною»437.  
 

         
Київські дзвони. Вуликоподібний (ХІ–ХІІ ст.)  
й у формі «цукрової голови» (ХІІ–ХІІІ ст.).  

Мабуть, схожі, «приніс» князь Данило в Холм. 

                                                           
435

 ПСРЛ, т. 2, стб. 927. Тонке сприйняття хронікером підвищеної характе-
ристичности, індивідуальности тембру цього давнього музичного інструмента 
є, на нашу думку, доказом неабиякого розвитку музичних здібностей у людей 
того часу й добре, зокрема емоційне, реагування на дзвоніння. 

436
 Галицько-Волинський літопис. Дослідження. Текст. Коментар / 

[ред. М. Котляр]. Київ 2002, с. 153. 
437

 П. Жолтовський. Художнє лиття на Україні в ХІV–XVIII ст. Київ 
1973, с. 5; М. Фіґоль. Мистецтво стародавнього Галича; В. Александро-
вич. Мистецтво Галицько-Волинської держави. 



145 

Ми вже висловлювали припущення, що феномен 

звучання щойно згаданих дзвонів із Волині можна по-

яснити не лише застосуванням при їхньому відливанні 

нової технології, удосконалення сплаву, більшою ва-

гою, а й модерною їхньою формою (її може представ-

ляти львівський Святоюрський дзвін). Завдяки цьому 

збагатилась обертонова палітра дзвону. Її розширенню 

та тривалости звучання інструмента, коли він «довго 

тягне», міг сприяти інший спосіб підвішування та вда-

ряння язиком (серцем, билом) в нижню частину кор-

пуса інструмента, а не навпаки438.  

Різні способи підвішування дзвонів зафіксували 

графіті (їх датують XIV ст.), виконаних на стінах 

луцького собору св. Івана Богослова (див. мал. на 

с. 153). Водночас бачимо зображення кампанів неод-

накових форм. Їх пропонують сприймати ознакою да-

тування та відображенням прогресу в тогочасному ви-

готовленні дзвонів439. 

Значна потреба у дзвонах сприяла їхньому без-

посередньому відливанню в нашому краї. Цьому 

                                                           
438

 Один зі способів дзвоніння, що міг побутувати на перших порах у 

князівствах Галицьких земель і Волині (дзвін підвішують нерухомо за ко-

рону до перекладини й за допомогою шнура, прив’язаного до важеля, при-

кріпленого до неї, розгойдують ідіофон, після чого його корпус б’є в язик) 

бачимо на ілюстрації в «Композиції угорських хронік 14 століття» стосов-

но накладення папою Боніфацієм VIII (бл. 1235–1303) екскомуніки на 

мешканців міста Буда 1303 року (Chronici Hungarici compositio saeculi XIV. 

Scriptores rerum Hungarica rum tempore ducum regumque stirpis Arpadianae 

gestarum, v. 2 / [ed. I. Szentpétery]. Budapestini 1937, о. 134). Автор щиро дя-

кує М. Волощуку за привернення уваги до цього джерела й переклад його 

окремих фраґментів. 
439

 А. Мусин. Колокол святого Юра 6849 года: между Львовом, Плоц-

ком, Петербургом и Теребовлей. Княжа доба: історія і культура / [ред. 

В. Александрович]; НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. 

Львів 2017, вип. 11: Княжий Львів 1256–2016, с. 114. Автор висловлює 

щире пошанування Андрієві Козицькому за привернення уваги до цього 

джерела. 



146 

допомагав загальний розвиток ремесла, зокрема видо-

бування металічних руд, виплавка міді, олова, брон-

золиварне виробництво440. Щоправда, доброї якости 

мідь і мідні сплави у IX–XI ст. майстрам Подністро-

в’я могли доставляти, як встановив Олександр Мусін, 

із Прибалтики й Скандинавії, а в XIII–XV ст. така 

сировина мала центральноєвропейське походження. 

Тут переважав метал, який видобули в Угорщині, у 

Східних Альпах і Нижній Сілезії. Його через Краків і 

Данциг (польс. Гданськ) доставляли на Балтику441. 

Пора з ХІІ до XVІ ст. зайняла особливе місце в 

історії європейських дзвонів. На початку цього етапу 

виробились їхні нинішні конфігурації та нова техно-

логія відливання, а в кінці – повністю уклалися функ-

ції та форми побутування, які відомі тепер442. Теж за-

уважено, що між функцій музики цих ідіофонів світ-

ські дзвоніння чи не превалювали за значенням і 

різноманітністю над церковними. 

Основою виробництва дзвонів на галицько-во-

линських землях був тісний зв’язок із культурою ли-

варництва середньовічної Київської держави, особли-

во коли вони стали оберегом для утікачів від монго-

ло-татарського нашестя: «Ішли вони день у день. 

І юнаки, і майстри всякі утікали [сюди] од татар – сі-

дельники, і лучники, і сагайдачники, і ковалі заліза, 

і міді, і срібла. І настало пожвавлення, і наповнили 

                                                           
440

 В. Петегирич. Ремесло, с. 89–93. 
441

 А. Мусин. Колокол святого Юра 6849 года.., с. 115. 
442

 Особливість звучання, зумовлене оптимальною формою дзвона й 

високої якости бронзового сплаву, має своєрідний розвиток: моментально 

після удару серця в стінку інструмента чути разючий металевий звук, а 

відтак гучить рівний гул. Він затихає повільно й злегка міняє забарвлення, 

адже внаслідок поступового вібрування від місця вдаряння вверх тіла 

інструмента постають і накладаються один на одного обертони. Завдяки 

цьому виникає відчуття ледве чутної мелодії. У цьому вбачається феномен 

звучання дзвона. 



147 

вони дворами навколо города поле і села»443. Окрім 

ремісників зі східних князівств, істотну роль тут віді-

гравали й іноземні майстри, зокрема німці та 

поляки444.  

Окрім археологічних пам’яток і документаль-

них джерел підтверджує неабиякий розвиток дзво-

нарства Волині й Галичини княжої доби єдиний в 

Україні повністю збережений на дзвіниці львівського 

катедрального собору св. Юра кампан 1340-х років. 

Його обриси й оздоблення є унікальним джерелом ві-

домостей про тогочасний рівень і традиції людви-

сарства. Дзвін великих, як на ту пору, розмірів (за-

ввишки разом із короною 85 см, нижній діяметр 

71 см, вага – 415 кг445). Цю якісно відлиту, складену 

в добрих пропорціях пам’ятку оздоблює на вінці між 

горизонтальними валиками/тягами рельєфний напис 

церковнослов’янською: «Въ лѣто 6849 сольянъ бысть 

колоколъ сиі святому Юрью при князи Дмитриі игу-

меном Євьфимьемъ» («Цей дзвін був відлитий для свя-

того Юрія за панування князя Дмитрія, коштом 

ігумена Євфимія»446). Останній – ігумен Святоюрсько-

го монастиря447, а Дмитро, вочевидь, – литовський 

князь Любарт-Дмитро. Він, як пишуть, був тоді «дер-

                                                           
443

 Літопис руський.., с. 418. 
444

 П. Жолтовський. Художнє лиття на Україні в XIV–XVIII ст. Київ 

1973, с. 5. 
445

 Т. Szydłowski. Dzwony starodawne z przed r. 1600 na obszarze b. Ga-

licji. Kraków 1922, s. 88. 
446

 О. Купчинський. Акти та документи Галицько-Волинського кня-

зівства ХІІІ – першої половини XIV століть. Дослідження. Тексти. Львів 

2004, с. 1083; про відливання цього дзвона за ігуменства Євфимія писав 

А. Петрушевич (Дополнения к сводной галицко-русской летописи с 1700 по 

1772 год, изданной во Львове 1887 года, ч. ІІ. Львов 1896, с. 236). 
447

 В. Kompaniewicz. Uwagi i postrzeźenia nad rozumowaniem j[egomościa] 

x[iędza] Bened[ykta] Lewickiego o dzwonie lwowskim ś[wię]tojurskim... 

Czasopismo Naukowe. Od Zakładu Narodowego imienia Ossolińskich wydawane. 

Lwów 1834. Rok 7, zesz. III, s. 243. 



148 

жатель» «королівства Руси» й нотувався «князем 

Луцким и Володимерским»448. Вважають, що виготов-

лення цього дзвона у Львові уможливила стабілізація 

воєнно-політичної обстановки в місті після 1340 ро-

ку449, зокрема  завдяки припинення походів останньо-

го короля з династії П’ястів Казимира ІІІ (1310–1370).  

Ще один напис на дзвоні поміщено орієнтовно 

на середині його корпусу в косому рядку у зворотній 

послідовности літер (вони невисокого рельєфу): «а пи-

сал Скора Яков». Можливо, відповідно до тогочасної 

технології виготовлення дзвонів, коли перед вливан-

ням розплавленого металу в пустоту між сердечником 

ливарної форми (вона відповідає внутрішньому про-

філю дзвона) й глиняним кожухом450 (на його нутря-

ному боці вже були створені заглибини для рельєфів 

про час виготовлення дзвона та посвята кому й при 

кому відбувалася ця значима акція), відливник, чи 

не потайки (?), успів вирізати на тій же стороні своє 

ім’я. Тому літери на дзвоні вийшли у зворотному 

порядку. 

Більшість дослідників донедавна сходилася на 

гадці, що кампанологічний раритет виготовив україн-

ський майстер Я. Скора. Адже свого часу мистецтво-

знавець Павло Жолтовський (1904–1986) за допомо-

гою ряду арґументів заперечував прихильникам мір-

кувань Дениса Зубрицького (1777–1862), висловлених 

1837 року, про анонімного німця-людвисаря як авто-

ра відливу (йому, нібито для занотування на дзвоні 

часу відливання та завдяки кому це зроблено, дали ос-

віченого в церковнослов’янській Я. Скору)451. Однак, 

                                                           
448

 М. Волощук. Мовою джерел?.., с. 290. 
449

 А. Мусин. Колокол святого Юра 6849 года.., с. 255.  
450

 Про давні технології відливання дзвонів див., наприклад: Ю. Пух-
начев. Колокол. Наше наследие. Москва (1991/V), с. 12–13. 

451
 Див. докладніше: П. Жолтовський. Художнє лиття на Україні,  

с. 6–8. 



149 

нині у студіях Олександра Мусіна, відповідно до його 

арґументованих міркувань, доказується, що західно-

європейські мігруючі людвисарі, які почали відлива-

ти дзвони нових «ґотичних» форм, появились у вели-

ких церковно-політичних центрах Східної Європи. 

Іноземний майстер, який прибув із цією метою до 

Львова, при виготовленні пам’ятки скористався при 

створенні на її вінці церковнослов’янського напису 

відповідними навичками Я. Скори452. Усе ж вважає-

мо, що доцільно таки прислухатися до арґументів 

П. Жолтовського при відповіді на питання про автора 

юрського дзвона. Її варто шукати в іншому смислі 

слів: «а писал Скора Яков». Вислів «а писал» не вар-

то тлумачити як протиставлення, як натяк на те, що 

дзвін робив один майстер, а написав інший. Адже, як 

дослідив П. Жолтовський, схожі авторські підписи 

майстрів-відливників йому зустрічалися на ряді 

виробів XVI–XVIII ст.453 На жаль, цього арґумента 

О. Мусін, чомусь, не враховує. 

На основі розрахунків стосовно літочислення 

О. Мусін пробує уточнити дату виготовлення дзвона й 

пропонує вважати часом його відливання другу поло-

вину 1341 – початок 1342 року454. Прикметно, що ні 

війни, ані пожежі чи міжконфесійні суперечки не 

знищили цей найдавніший із великих дзвонів в Ук-

раїні, який і нині застосовується за призначенням із 

ще важчим вельми красиво оздобленим ідіофоном 

«Андрей» та п’ятьма малими455. 

Ціла низка бронзових кампанологічних пам’я-

ток, завдяки новому поколінню майстрів, підтвер-

                                                           
452

 А. Мусин. Колокол святого Юра 6849 года.., с. 111–112.  
453

 П. Жолтовський. Художнє лиття на Україні, с. 7–8. 
454

 А. Мусин. Колокол святого Юра 6849 года.., с. 95‒119. 
455

 Дзвін «Андрей» (заввишки 96 см, нижній діяметр 107,3 см, вага 

640 кг) виготовили 1933 року в майстерні львівського відливника Михайла 
Брилинського (1896–1941). 



150 

джує неабиякий тогочасний розвиток відливницької 

справи на теренах середньовічних Галичини й Воли-

ні. На дзвіниці церкви Введення в храм Пресв. Діви 

Марії у Володимирі ще в 1830-х роках висів двопу-

довий дзвін 1346 року456. У Львові жив 1383 року 

відливник дзвонів Миколай (Nicol fusor campanorum), 

який, можливо, був одним із продовжувачів справи 

тамтешніх людвисарів457. Із польського джерела дові-

дуємося про виготовлений 1390 року у Львові дзвін, 

який підвісили на дзвіниці с. Бистриця (Словач-

чина)458. 

На підставі літописних фактів, де, зазвичай, за-

нотовано відомости про «дзвони», а не «дзвін», 

                                                           
 
456

 Н. Теодорович. Город Владимир Волынской губернии в связи с исто-
рией Волынской епархии. Почаев 1893, с. 140. Про три церковні дзвони 
нібито 1326 pоку, поміщених на дзвіниці с. Уторопи (Косівщина на Івано-
Франківщині), згадує Михайло Тимофіїв при описі музичних інструментів 
Гуцульщини (М. Тимофіїв. Музичні інструменти Гуцульщини: група само-
звучних. Музика Галичини. Musica Galiciana, т. II. Львів 1999, с. 218; 
Його ж. Музичні інструменти Гуцульщини: група самозвучних. Л. Філо-
ненко, О. Німилович. Фольклористична діяльність Михайла Тимофіїва. 
Вид. друге, виправ. і доп. Івано-Франківськ 2012, с. 30). Однак вивчення 
автором цих рядків de visu п’яти тамтешніх дзвонів засвідчує, що чотири з 
них виготовлені в 30-х роках XX ст., а п’ятий – найбільший (заввишки 
разом із короною – 59 см, нижній діяметр 67 см) – і справді відлитий дуже 
давно. Підтвердженням цього є не тільки нерівне розміщення букв напису 
під короною (у перекладі з латинської мови: «Тебе, Бога, восхваляємо, 
Тебе, Пане, хвалимо»), а й відсутність декількох знаків у кінцевому слові. 
Усе це не було характерним для пізніших часів; про давність дзвона може 
свідчити й відсутність інших написів, рельєфів тощо. У Каталозі дзвонів 
Тадеуша Шидловського (1883–1942) (Т. Szydłowski. Dzwony starodawne.., 
s. 37–95) усі ідіофони з подібними написами датують кінцем XVI ст., але 
встановлення точної дати відливки пам’ятки та того, як вона потрапила до 
місцевої парафії, потребує дослідження. Автор щиро дякує о. Івану Козо-
вику (1928–2019) за допомогу в перекладі напису на цьому кампаноло-
гічному раритеті. 

457
 П. Жолтовський. Художнє лиття на Україні в ХІV–XVIII ст., с. 8. 

458
 T. Mańkowski. Dawny Lwów, jego sztuka i kultura artystyczna. Londyn 

1974, s. 69. Автор висловлює щиру подяку В. Александровичу за привер-

нення уваги до цього джерела. 



151 

вважаємо – церкви князівств Галицької та Волинсь-

кої земель, королівства Руси мали по декілька таких 

інструментів. Значить, аби з їхньою допомогою тво-

рити музичні композиції треба було музѝці-дзвонареві 

володіти певним талантом. Підтверджують розповсю-

дження дзвонів твори народної культури, зокрема ук-

раїнські билини, мотив дзвіниці на гуцульських ках-

лях, образи там дзвонів і дзвонарів459. Назва села Ко-

локолин (перша згадка про нього 1394 року460) пере-

дає очевидний факт – в основі назви слово «колокол» 

(у церковнослов’янській мові), тобто «дзвін»461. 

Фольклорне підґрунтя відомостей про дзво-

нарство на теренах історичних Волині й Галичини 

зміцнюють відомости про значиму фунцію дзвонінь, 

особливо коли вони творяться за допомогою, напевно, 

найбільшого дзвона. Про таке відомо з билини гали-

цько-волинського кола про Михайла Потока (з Поту-

ки або Потика, Штука)462. В одному з варіянтів такої 

композиції розповідається, як народнопоетичний пер-

сонаж відсікає голову змієві, мастить жінку його кро-

в’ю і та оживає, а сам б’є в соборний дзвін463. Що-

правда, як зауважує М. Грушевський, «у біломорсь-

ких варіантах Маркова зовсім інакше: се жінка на-

пускає на Потока змію або сама перекидається змією, 

і Поток її вбиває та каже себе витягнути з могили»464. 

                                                           
459

 А. Колупаєва. Гуцульські кахлі: композиції на релігійну гему. Істо-
рія Гуцульщини, т. VI. Львів 2001, с. 453–454; Б. Кіндратюк. Дзвонарське 
мистецтво на гуцульських гончарних виробах ХІХ – початку ХХ століття. 
Вісник Прикарпатського університету. Мистецтвознавство / [гол. ред-
кол. М. Станкевич]. Івано-Франківськ (2005/VІІІ), с. 51–57. 

460
 Грамоти XIV ст., с. 125. 

461
 Село Колоколівка є в Шишацькому районі Полтавської области. 

462
 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 4, кн. 1: Усна 

творчість пізніх княжих і переходових віків ХІІІ–XVII [=Літературні 
пам’ятки України]  / [упоряд. О. Таланчук; приміт. С. Росовецький]. Київ 
1994, с. 137–138. 

463
 Там само, с. 140. 

464
 Там само. 



152 

Тобто про дзвони й дзвоніння, їхнє значиме звучання 

в билинах із північного ареалу чомусь не згадано. 

Окремі відомости відносно причислення деяких 

дзвонів до княжої доби треба спростувати465. До цього 

спонукають, наприклад, висновки про початок руйну-

вання Успенського собору в Галичі аж у липні 

1594 року (тоді ординці спалили місто, унаслідок чо-

го пошкоджену часом і знищенням святиню близько 

1597–1599 років розібрали466). Тому віднайдені Я. Пас-

тернаком при розкопках 1930-х років архітектурної 

пам’ятки частини дзвонів у «верстві румовища, пе-

реважно просто на поверхні фундаментів собору»467, 

мабуть, не слід беззаперечно відносити до княжих 

часів. 

Стосовно інших музичних інструментів, які 

могли використовувати в церквах князівств Галичини 

й Волині, королівства Руси, то під час відправи у вір-

менських храмах із музичних знарядь ще до 1666 ро-

ку допускалися тільки дзвони й дзвінки, а також де-

рев’яні калаталки та гонги. Інколи парафіяни під час 

співу побрязкували металевими оправами моли-

товних книг468.  

Дзвони й била розміщували на дзвіниці – вежі 

з відкритим ярусом для них. Така пленерна музична 

споруда стояла біля храму чи входила в його компо-

зицію або фортечної брами. Дірки для проходження 

звуку на дзвіниці називаються «голосники». Вежі-

дзвіниці, як елемент дзвонарства, походять від типу 

                                                           
465

 Див., приміром: Б. Кіндратюк. Дзвонарська культура України, с. 183. 
466

 Л. Войтович. Коли було зруйновано Успенський собор у Галичі. 
Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ (2018/3), с. 118. 

467
 В. Пастернак. Старий Галич: Археологічно-історичні досліди у 

1850–1943 рр. Краків – Львів 1944, с. 70. 
468

 З. Костюв. Традиції вірменської музики в Україні. Записки НТШ, 
т. ССХХХІІ: Праці Музикознавчої комісії / [ред. О. Купчинський, Ю. Ясі-
новський]. Львів 1996, с. 246. 



153 

оборонних замкових веж469. Може тому гора над 

церквою св. Миколая у Львові віддавна зветься Бу-

дильниця. Цю назву виводять від слова «будити» й 

здогадуються, що тут була сторожова вежа, з якої 

вдаряли в било чи дзвін на сполох470. Вежа-будиль-

ниця могла бути тут ще до заснування міста як одна 

з ланок ланцюга сторожових будов довкола давнього 

поселення471. 

Обриси дзвонів на простих спорудах для них ба-

чимо на графіті XIV ст. церкви св. Івана Богослова в 

Луцькому Вишньому замку. На її стінах дослідникам 

у 1983–1986 роках відкрилися фрескові розписи, на-

дряпані по цементному розчині в нижній частині хра-

му. За сюжетом віднайдені графіті поділяють на де-

кілька груп, серед яких є виразні зображення підві-

шених дзвонів на простих каркасних спорудах (див. 

мал.). Припускають, що виявлених вісім варіянтів  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
469

 Я. Тарас. Споруди для дзвонів українців Карпат (Джерела, першо-
початки, розміщення). Там само, т. CCXLІ: Праці Комісії архітектури та 
містобудування / [ред. А. Рудницький, О. Купчинський]. Львів 2001,  
с. 318–340. 

470
 І. Крип’якевич. Історичні проходи по Львову. Перевид. 1932 р. / [пе-

редм. Я. Ісаєвич; упоряд., текстолог. опрац. і прим. Б. Якимович; упоряд. 
іл. матеріялу Р. Крип’якевич]. Львів 1991, с. 14. 

471
 Л. Онищенко. Будильниця (Будельниця). Енциклопедія Львова :  

у 6-ти томах, т. 1: А–Ґ / [ред. А. Козицький, І. Підкова]. Львів 2007, c. 300. 

Дзвони на графіті XIV ст. церкви св. Івана Богослова. 

м. Луцьк (М. Хілько. Давньоруські графіті.., с. 163) 



154 

 

таких відображень «показують дзвіницю, що стояла 

поблизу храму чи будівництво якої передбачалося»472. 

Водночас бачимо, що дзвонах підвішені за корони й 

ніщо не приглушувало їхнє звучання. 

Імовірні обриси дерев’яної дзвіниці XIV ст. 

луцького храму св. Івана Хрестителя можна скласти 

на основі археологічних розкопок. Вона була каркас-

но-стовпової конструкції прямокутна в плані (розміри 

3,0х3,0 м). Стовпами слугували вертикальні палі дія-

метром 20–25 см. Їхню нижню частину заглибили 

приблизно на 1,5 м. 

Як огороджувальна 

конструкція з внут-

рішнього боку стов-

пів прилягали дош-

ки, посаджені на 

ребро. Знайдено та-

кож стовпи меншого 

діяметра – 15–18 см, 

що розміщувались із 

зовнішнього боку в 

ряд паралельно до 

стін на відстані 20–

25 см один від од-

ного. Дзвіниця, як 

встановлено, має 

аналоги серед утра-

чених пам’яток дере-

в’яної архітектури 

Волині дещо пізнішо-

го часу473.  
 

                                                           
472

 М. Хілько. Давньоруські графіті церкви Івана Богослова в Луцьку. 
Старий Луцьк : наук.-інформ. зб. 1998 р. Луцьк 1998, с. 163. 

473
 С. Терський. Лучеськ Х–XV ст., с. 114. 

Оборонна вежа-дзвіниця XV ст. 

Володимир-Волинський.  

Фото автора, 2005 р. 



155 

Дотепер збереглась у Святотроїцькому монас-

тирі-фортеці (Дермань на Рівненщині) надбрамна ка-

м’яна пятиярусна вежа-дзвіниця середини ХV ст., у 

Володимирі біля Успенського храму – мурована вежа-

дзвіниця 1494 року, дзвіниця костелу св. Варфоломія 

ХVІ ст. (Дрогобич), що надбудована на оборонній ве-

жі княжого замку ХІІІ – початку XIV ст.474 Тобто є 

підстави для висновку про існування ще в князівст-

вах Волині й Галичини різних дзвіниць зі своїми на-

борами бил і дзвонів. 

За безпосереднє церковне дзвоніння відповідав 

паламар. У Волинській редакції Церковного уставу 

кінця XIII–XIV ст., як і Синодальній, на відміну від 

Оленінської, серед переліку церковних людей, разом 

із ігуменом, попом, дияконом, «і хто в кліросі», а та-

кож ченцем, черницею, попадею, поповичем та інши-

ми, не названо паламаря475. Тобто, відповідно до стат-

ті Волинської редакції, у якій написано про церков-

них людей, до переліку осіб, які були тільки у сфері 

церковної юрисдикції, зокрема перебували на утри-

манні церкви, не входив паламар. Відповідно це спо-

нукало його вести самостійне господарство, дбати про 

утримання своєї сім’ї тощо. Можливо, це мало пев-

ний вплив на мистецтво биття у дзвони, творення 

дзвонарських композицій, його фольклоризацію. 

Частими знахідками на теренах Галицької зем-

лі є фраґменти мідних казанів476, що свідчить про 

їхнє значне розповсюдження. Звісно, при чищенні 

таких виробів, вони видавали голосні дзвінкі звуки. 

                                                           
474

 М. Гаврилюк. Таємниці стародавнього Дрогобича. Літопис Бой-
ківщини. Litopys Boykivshchyny: орган Головної Управи Т-ва «Бойківщина». 
Вашинґтон – Самбір (2004/ч.1/66), с. 56. 

475
 Я. Щапов. Княжеские уставы и церковь в Древней Руси. Москва 

1972, с. 31. 
476

 Див., наприклад: В. Гупало. Звенигород і Звенигородська земля у XI‒
XIII століттях (соціоісторична реконструкція), с. 321, 343, 347, 354. 



156 

Їх же можна було видобувати з допомогою палиці, ве-

ликого цвяха, щоб при потребі подати сиґнали, пере-

довсім сполошні477.  

В ареалі Галичини й Волині нерідко знаходять 

бронзові бубенці478. До відомих пам’яток варто додати 

такий ідіофон, який відшукався серед різних побу-

тових предметів у розкопаній археологами побудові 

XII–XIII ст. окольного города княжого Звенигорода. 

Бубенець трапився серед значної кількости кружаль-

ної кераміки, фрагментів амфор (у тому числі один 

уламок з написом), кістяним лощилом, із такого ж 

матеріялу гребінця, двох цвяхів, залізної скоби, брус-

ка479. В іншому житлі, теж із-поміж різних пред-

метів, віднайшовся фраґмент подібного ідіофона480. 

У схожій споруді давнього міста бубенець виявлено 

серед уламків кружальних горщиків, пастової намис-

тинки й фрагмента скляного перстня481. Тобто нові 

факти підтверджують значне розповсюдження бу-

                                                           
477

 Пристрій для подання гучних повідомлень, який складався з 
прикріпленого до дерев’яної опори перевернутого казана й прив’язаної до 
неї довбні зобразив у вересні 1845 року художник Археографічної комісії 
Тарас Шевченко біля кам’яної церкви в Мотронинській Троїцькій чернечій 
обителі (поблизу села Мельники нинішнього Черкаського району) 
(Т. Шевченко. Альбом 1845 року  / [авт. проєк., упоряд., передм. та комен-
тар. С. Гальченко]. Дніпродзержинськ 2012, арк. 26). Нині біля входу в 
Національний музей історії України зберігається чавунний казан XVIII ст. 
З опису пам’ятки, привезеної 1901 року в Київський церковно-археоло-
гічний музей із Мотронинського монастиря, дізнаємося, що вона заввишки 
майже метр, окружність 460 см (такі казани використовували для виго-
товлення поташу). За переказами, занотованими Пантелеймоном Кулішем 
(1819–1897) 1843 року, у цей казан били замість дзвона для скликання 
―святить ножі‖ під час гайдамацького повстання 1768 року (П. Кулиш. 
Записки о Южной Руси : в 2-х томах, т. 1. Санкт-Петербург 1856, с. 280). 

478
 В. Гупало. Звенигород і Звенигородська земля у XI‒XIII століттях 

(соціоісторична реконструкція), с. 156, 166, 171, 201, 212. 
479

 Там само, с. 156. 
480

 Там само, с. 166. 
481

 Там само, с. 171. 



157 

бенців в одному місті, їхнє широке застосування в 

побуті.  

Бубенці зі Звенигорода були різних форм. Один 

із них (заввишки з вушком – 26,6 мм, без нього – 

21 мм, діяметр найбільшого розширення – 23,7 мм) 

ромбоподібний у поперечному перерізі мав грушопо-

дібні обриси. Над таким бубенцем при його виготов-

ленні довелося чимало попрацювати, адже в його 

нижній частині зроблено хрестоподібний проріз, а 

місце найбільшого розширення оздоблено двома за-

глибленими борознами. Усередині зберігся «камін-

чик». Таку форму бубенців відносять до найдавніших 

різновидів, а час побутування визначають від сере-

дини X до середини XII ст.482 

Серед віднайдених бубенців були ті, що вико-

нували функцію ґудзиків. Таку пам’ятку діяметром 

9 мм виготовили з двох бронзових тиснених півку-

льок, які спаяли горизонтальним швом; у верхній 

півкульці по центру пробито отвір, у який пропущено 

кінці зігнутого петлею (діяметр 3,6 мм) дротика дія-

метром 1 мм. У нижній півкульці зробили два ма-

ленькі отвори. Подібні бубенці датують XI/XII–

XV ст.483 Інший бронзовий ґудзик-бубенець із вушком 

виготовили круглим484. Оздоблений ними одяг при ру-

хах людини ставав своєрідним звуковим “ансамблем”, 

а прикріплені разом із дзвіночками до чільця помага-

ли дівчатам і жінкам створювати свій неповторний 

музичний образ. 

Отож, при окресленні розвитку музичного мис-

тецтва на теренах князівств Галицьких земель і Во-

лині, королівства Руси не можна залишити поза ува-

гою бил, дзвінків і дзвонів, прикладного застосування 

                                                           
482

 В. Гупало. Звенигород і Звенигородська земля у XI‒XIII століттях 
(соціоісторична реконструкція), с. 219. 

483
 Там само, с. 225. 

484
 Там само, с. 205. 



158 

інших музичних інструментів із групи ідіофонів, фе-

номена світських і церковних дзвонінь. Запорукою 

кращого відтворення їхнього побутування стало від-

найдення нових фактів, уточнення окремих кампа-

нологічних відомостей тощо. Вони свідчать про певний 

тогочасний розвій дзвонарської культури. Поперед-

ником дзвонів було било, що застосовувалось у дохрис-

тиянські часи. Із прийняттям християнства швидке 

розповсюдження дзвонарського мистецтва зумовлю-

вало його ґрунтування на міцній основі доісторичного 

побутування тут різних ідіофонів. Завдяки звуковим 

можливостям била, воно вважається не тільки повно-

цінним музичним інструментом, а й підґрунтям роз-

вою дзвонарського музикування, що могло мати пев-

ний вплив на розвиток багатоголосого церковного спі-

ву, народної інструментальної музики. Розширення 

впливу віри в Христа забезпечило повсюдність регла-

ментованого використання бил, дзвінків і дзвонів. Це 

потребувало імпортування останніх або поширення 

їхнього відливання в державі Романовичів, спору-

дження різних за архітектурними формами дзвіниць 

як унікальних пленерних музичних споруд, залучен-

ня більшого кола парафіян до ймовірного одночасного 

творення за допомогою декількох ідіофонів каноніч-

них церковних дзвонарських композицій, світських 

дзвонінь тощо. Нова систематизація відомостей, по-

трібні доповнення до попереднього опису дзвонарства 

сприяють кращому баченню розвою його складових 

на теренах нашого краю в час Середньовіччя.  

 

 

 

 

 

 

 



159 

 

 

 

VIII. ОСВІТА Й МУЗИКА 

 

Важливим показником неабиякого як на той час роз-

витку освіти в державах Ростиславовичів і Романови-

чів є значне поширення писемности серед різних 

верств населення. Передовсім обов’язки правлячої вер-

хівки вимагали від неї вміння писати, читати й ра-

хувати, що підтверджується, приміром, знахідками у 

великих будинках на Ленківецькому городищі брон-

зових і залізних писал і речей із давньоруськими на-

писами485. Археологи теж виявили багато різнома-

нітних пам’яток епіграфіки на стінах храмів, головно 

Галича, сфрагістики, бронзових і залізних писал. Ос-

танні знайдені не тільки у великих містах (Белзі, Га-

личі, Звенигороді, Львові, Пересопниці та ін.), а й у 

невеликих городищах (Ленківецьке, а також поблизу 

с. Олешкова та ін.)486. Підтвердженням розповсюдже-

ності грамотности є також знайдені застібки від руко-

писних книг487, берестяні грамоти488. Ще одним арґу-

                                                           
485

 Б. Тимощук. Давньоруська Буковина (X – перша половина XIV ст.), 
с. 77. Ленківецьке городище – давньоруське (ХІІ – перша половина 
ХІІІ ст.) укріплене поселення, залишки стародавніх Чернівців, виникло в 
ІІ-й половині ХІІ ст., зруйноване 1259 року. 

486
 В. Петегирич. Про знаряддя письма та кириличні написи на пред-

метах XI–XIV століть з Галицької землі. Записки НТШ, т. ССХХХІІІ: 
Праці історично-філософської секції / [ред. О. Купчинський]. Львів 1997, 
с. 206–214. Світлини різних писал-стилюсів із княжого Галича див., при-
міром: І. Коваль, І. Миронюк. Сучасна археологія княжого Галича і Га-
лицької землі : моногр. Івано-Франківськ 2015, с. 92–93. Див. там же інші 
раритети книжної культури цього ареалу (с. 93–97). Про бронзовий стилюс 
зі Звенигорода див.: В. Шелом’янців-Терський. З історії давньоруського 
міста Звенигород (за матеріалами археологічних досліджень). Київська 
Русь: культура, традиції : зб. наук. пр. / [ред. Я. Ісаєвич]. Київ 1982, с. 24. 

487
 Див., наприклад: В. Петегирич. Памятники эпиграфики и сфра-

гистики. Археология Прикарпатья, Волыни и Закарпатья.., с. 172–173. 



160 

ментом на користь цієї тези можуть бути написи ки-

рилицею XII ст. Галицького катедрального (Крилось-

кого) Успенського собору489 та XII–XIII ст. на стінах 

церкви св. Пантелеймона у давньому Галичі490. Про 

значний рівень освічености в князівствах Галичини й 

Волині свідчить адаптація авторами Хроніки Рома-

новичів в її текст літератури легендарного давньо-

грецького поета Гомера (VIII–VII ст до н.е.), Алек-

сандрію історика Йосифа Флавія (* бл. 37 р.) та ін.491  

Систему виховання, зокрема самобутнє шкіль-

ництво в державі Романовичів достатньо повно описано 

на основі вивчення археологічних, писемних, фольк-

лорних й інших джерел492, однак ще остаточно не вста-

новлено, яким тут було музичне навчання. Якщо ж 

брати до уваги успіхи в поширенні книжности на Во-

лині й у Галицькій землі ще наприкінці X – в XI ст., 

які пояснюються, зокрема, доступністю та зрозумі-

лістю найширшим верствам населення церковносло-

в’янської мови, то припускаємо певну музичну поін-

формованість читачів Старого й Нового Завіту493.  

                                                                                                                                  
488

 Р. Федорів. У Звенигороді дзвони... мовчать. Літопис Червоної Ка-
лини: іст.-краєзн. часоп. Львів (1993/3–4), с. 38. 

489
 П. Максимов, Б. Томенчук, І. Кочкін. Графіті XІI ст. Галицького ка-

тедрального (Крилоського) Успенського собору. Буковинський журнал / 
[ред. Б. Загайський]. Чернівці (1996/1–2), с. 97–101. 

490
 J. Pełeński. Halicz w dziejach sztuki średniówiecznej. Kraków 1914, 

s. 35; В. Вуйцик. Графіті XІІ–XV століть церкви святого Пантелеймона.., 
с. 189–194. 

491
 Імена дослідників, які визнавали у своїх студіях використання авто-

рами Хроніки Романовичів творів перекладної літератури, подала, на-
приклад, Ганна Кирієнко (див. Її ж. Усні джерела Галицько-Волинського 
літопису. Народна творчість та етнологія. Київ (2008/1), с. 75–76). 

492
 С. Бабишин. Школа та освіта Давньої Русі (XI – перша половина 

ХІІІ ст.). Київ 1973; І. Коваль. Освіта Галицько-Волинської держави. Га-
лич і Галицька земля, с. 106–112; М. Боянівська. Освіта, книгописання, 
книгозбірні. Історія української культури : у 5-ти томах, т. 2, с. 241–255. 

493
 Про музичне мистецтво на сторінках цієї пам’ятки див. докладніше: 

Музика і Біблія : зб. наук. праць. Наук. вісник Національної музичної Ака-
демії України ім. П. І. Чайковського. Київ (1999/4); Е. Коляда. Библейские 



161 

Завдяки збереженню загального поетичного 

строю та духу греко-візантійської гимнографії сло-

в’янські перекладачі Святого письма тим самим при-

лучили наших прапредків до світової скарбниці мис-

тецтва слова й музики. Адже з його сторінок довідує-

мося не лише про те, як співати чи які пісні вико-

нувати, а й на яких інструментах грали, з чого вони 

були зроблені та як звучали ці «музичні знаряддя» 

старозавітного царя Давида. 

Популяризації поміж християн важливости 

прославляння Господа музикою сприяє Біблія, як го-

ловне джерело віри. Тут згадано, зокрема, про старо-

завітних осіб, які застосовували музичні інструменти, 

творили набожну, благочестиву музику, зокрема хва-

лебні пісні. У зафіксованих відомостях про Ювала, як 

першого творця інструментальної музики, відзначена 

велика її сила, зроблено поклик на старозавітні опо-

віді про проводиря ізраїльтян Мойсея (він після пере-

моги над ворогами заспівав тріумфальну пісню), цар 

Давид завдяки музиці поборов велетня Голіафа, а 

Саул з її допомогою виганяв злих демонів. У новоза-

вітню добу музика лунала під час народження Ісуса 

Христа, коли ангели на небесах співали «Слава во 

вишніх Богу».  

У Священному писанні виняткову вагу обіймає 

Псалтир, його 149-й і 150-й псалми. Їх вважають са-

мобутнім гимном церковному співу, музичним інстру-

ментам. Одним з імовірних, як нині встановлено, ав-

торів Псалтиря був цар Давид. Цей проводир ізраїль-

тян чи не найбільше знаменитий своїми натхненними 

віршами-псалмами. Кожен із цих релігійних і мораль-

но-повчальних співів і понині шанується християна-

                                                                                                                                  
музыкальные инструменты в музыкальной практике и книжной тради-
ции: Интерпретация библейского инструментария в истории переводов 
Священного писания : дис. … доктора искусствозн. спец. 17.00.02 – музы-
кальное искусство. Москва 2004 та ін. 



162 

ми та юдеями як взірець віри й молитви. У Псалтирі 

нагадується про потребу оспівувати велич Бога, твер-

диться про необхідність Його вихваляння за допомо-

гою музичних інструментів, закликається возвеличу-

вати Всевишнього всіма музичними знаряддями – 

сурмами, псалтирем і гуслами, брати для хвали тим-

пан (нагадує малий бубон), виславляти Царя Небесно-

го на струнах і όрганах (у християн Східного обряду 

вважають музичними знаряддями сили людського ті-

ла й духу, якими, відповідно до Нового завіту, треба 

возвеличувати Середвічного). Рекомендується вслав-

лювати Його з гармонійними кимвалами (мабуть, мо-

виться про цимбали, а не маленькі мідні тарілкопо-

дібні диски), що голосять радість, адже «все, що жи-

ве й рухається, має хвалити Господа». Тобто зміст 

згаданих псалмів віддавна був одним із засобів му-

зичної едукації дорослих і малих. Звісно, що в цьому 

аспекті перед вели ті особи, які із розширенням 

парафіяльної мережі ставали священниками, дяками 

й церковними півчими.   

Свідченням значимости й популярности Псал-

тиря є його давнє окреме розповсюдження в рукопи-

сах. Недавно побачила світ унікальна пам’ятка 

XIV ст. – факсимільне видання Луцького псалтиря 

1384 року, переписаного священником Йоаном у Луць-

кому монастирі св. Катерини (рукопис нині в бібліо-

теці Медичі «Laurenziana» (Флоренція)494. 

Не випадково чимало зображень царя Давида й 

згадок про Псалтир знаходимо в українській народ-

ній культурі, красному письменстві495, у візуальних 

                                                           
494

 Ю. Ясіновський. Бібліографічні нотатки. Καλоφωνία : наук. зб. з іст. 
церков. монод. та гимнограф. / [ред. К. Ганнік, Ю. Ясіновський]. Львів 
(2016/8), с. 299. 

495
 Б.  Кіндратюк. Псалтир в «Історії української літератури» Михайла 

Грушевського: створення та побутування. Вісник науки та освіти : журнал / 
[ред. О. Гурко]. Київ (2023/1), с. 767–779. 



163 

видах мистецтва496. Значимість старозавітного прави-

теля підтверджує масив його образів у світовому ма-

лярстві, приміром, у нещодавно опублікованій яскра-

во ілюстрованій «Історії мистецтва від найдавніших 

часів до сьогодення»497. Однак, у ній, чомусь, відсутні 

вспомини про українські твори. Зображення щойно 

згаданого царя бачимо на кам’яній стеатиновій іконці 

(4,6х6,9 см, товщиною 0,65 см) «Зішестя Христа в 

ад» (віднайдена у сховищі бронзоливарного комплек-

су 1241 року княжого Галича). На пам’ятці в центрі 

композиції окреслено постать Спасителя, серед інших 

образів зліва й справа постаті Давида й царя Соло-

мона498.  

Переконання про певний рівень освічености лю-

дей княжої доби підкріплює висновок М. Грушевсь-

кого відносно прагнення Церква викликати бажання у 

вірних, передовсім священнослужителів, ченців до 

систематичного вивчення та осмислення творів релі-

гійної літератури. Адже, окрім безпосередніх богослу-

жень, у святочні дні вірних залучали до широкого ко-

ла церковних відомостей, приміром, житія святого, 

історії свята, моральних повчань тощо. Ще більше 

значення для едукації мала монастирська практика. 

Тут у певні часи, наприклад, під час трапези, займали 

увагу ченців «побожними і моральними творами, про-

читуваними вголос. Вона давала дуже цінну, з погля-

                                                           
496

 І. Кузьмінський. Cередньовічні музичні інструменти на фресці Воз-
несенської церкви села Лужани, найдавнішого храму української Буко-
вини, с. 123. 

497
 Історія мистецтва від найдавніших часів до сьогодення / [ред. 

С. Фартінг; передм. Р. Корк]. Харків 2019, с. 86, 133, 148, 179, 191, 208. 
498

 І. Коваль. Вітольд Ауліх та археологічні студії княжого Галича, 
с. 250. Нагадується, що іконографія «Зішестя Христа в ад» сформувалась у 
візантійському іконописі від VII ст. на основі Другого соборного послання 
апостола Петра, Псалтиря та під дією апокрифічних творів «Євангеліє Ни-
кодима і Слова Євсевія» (Р. Василик. Зішестя в пекло. Словник українсь-
кого сакрального мистецтва / [ред. М. Станкевич]. Львів 2006, с. 103. 



164 

ду розвитку письменности, побудку до списування в 

монастирі ж, для монастирської потреби, вже готових 

текстів і до збагачення їх запасу новими перекладами 

з невичерпаних запасів візантійської патристики»499.  

При характеристиці тривалої та складної історії 

вдосконалення сакральних піснеспівів, музичні медіє-

вісти розкривають ґенезу появи й розквіту нових ви-

дів гимнотворчости, які приходили на зміну гоміле-

тичному стилю оповідача. Адже молитовні гимни 

екзальтованої чи есхатологічної тональности, що ви-

ражали догматичні ідеї засобом повторів і варіацій, 

краще налаштовували слухачів на містичний лад. Він 

посилювався «урочистістю служби та зоровим вра-

женням від ікон»500. Оскільки їхнім змістом були біб-

лійні сюжети, то широкий загал віддавна бачив та-

кож зображення тих чи інших музичних інструмен-

тів, хористів. Відомо, що сюжети з Біблії, особливо 

ті, яким судилося стати ілюстрацією християнської 

доктрини, трапляються вже в настінному живописі; 

їх датують І ст. Дослідники слушно підкреслюють 

«важливу пізнавально-виховну функцію ікон у давній 

церкві. Їх регулярно бачило багато людей, і вкладені 

малярем в образи своїх персонажів думки й почуття 

активно сприймалися парафіянами, впливали на їхнє 

світосприйняття та життєву поведінку»501. Інакше ка-

жучи, вагомим джерелом відомостей про музику для 

всіх верств тогочасного суспільства були такі провідні 

жанри мистецької культури, як монументальне та 

станкове малярство, книжкова мініятюра тощо. Адже 

краще уявити почуте, прочитане про місце й роль му-

зики у Святому Письмі допомагало сприйняття зором 

                                                           
499

 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 2, с. 33.  
500

 Ю. Ясіновський. Кулизмяні нотовані пам’ятки княжої доби, с. 23. 
501

 О. Сидор. Традиції і новаторство в українському малярстві XVII–
XVIII століть. В. Свєнціцька, О. Сидор. Спадщина віків. Українське ма-
лярство XIV–XVIII ст. у музейних колекціях Львова. Львів 1990, с. 26. 



165 

своєрідного ілюстрованого комплексу понять церков-

ної історії. Їх уміщували в глибоко продуманій систе-

мі сюжетних розписів інтер’єру храму – розгорнутих 

циклах зображень на біблійні теми (пізніше ансамбль 

стінопису замінив іконостас). А оскільки монумен-

тальне й станкове малярство відтворювало як цикл 

добового Богослуження, так і того, що входило до 

складу річного церковного кола, то підтвердження 

відповідних цьому розміщенню церковних служб зна-

ходимо в стійкому колі кулизмяних нотованих літур-

гійних книг: Мінеї, Тріоді, Октоїху, Ірмологіоні, Сти-

хирарі та ін. Вони, як і канони іконопису, були пере-

несені з Візантії та Болгарії і пристосовані до місце-

вих умов. Наприклад, у такій богослужбовій книзі, 

як Октоїх, що містить перемінні співи рухомих днів 

тижневого циклу (седмиці), ці співи тематично об’єд-

нувалися на ґрунті євангельської історії, сюжети якої 

відтворювалися малярством.  

Немало відомостей про взаємозв’язок музики й 

малярства, зокрема про тексти піснеспівів, можна по-

черпнути із сюжетів іконних клейм. «Специфіка жи-

тійної ікони, її тісний зв’язок із текстом житія зумо-

вили виникнення особливої системи образотворчих 

прийомів. За їх допомогою живописець позначає міс-

це дії, характеризує діючих осіб, розгортає події у ча-

сі, передає рух»502. Підсилювало сприйняття те, що 

плавні й повільні рухи безплотних фігур на іконах 

ніби підпорядковувалися мелодіям піснеспівів. Вони 

ж, як пише Віра Брюсова (1917–2006), складали не-

зриму канву малярських композицій503. Прикладом 

таких ікон галицько-волинської традиції княжого ча-

                                                           
502

 Л. Бурковська. Українська житійна ікона XIV–XVI ст. Єдність зміс-
ту і композиції. Історія релігій в Україні : матер. VIII Міжнарод. круглого 
столу (Львів, 11–І3 трав. 1998 р.), Львів 1998, с. 36. 

503
 В. Брюсова. Монументальная живопись Древней Руси XІ–XVІ ве-

ков. Триста веков искусства. Искусство Европейской части СССР. Моск-
ва 1976, с. 128. 



166 

су є «Архангел Михаїл у діяннях» із церкви св. Ми-

колая в Стороні (XIV ст.), «Стрітення з євангельсь-

кими сценами» із собору Йоакима й Анни в Станилі 

(XIV ст.)504. 

На галицьких іконах цього періоду бачимо зоб-

раження ангелів (грец. αγγελοξ – вісник). Традиційно 

вони тлумачаться як посланці богів, носії Божої волі 

та її здійснення на землі505. Ще в V ст. ангелів поділи-

ли на дев’ять чинів (або хорів), які групувалися в три 

ієрархії. До останнього належать «ангели, що пода-

ються в сюжетах християнського мистецтва, не пов’я-

зані безпосередньо зі Святим Письмом: посланці, му-

зиканти»506. Церква щопонеділка віддає почесті ан-

гельським хорам, «які в небі займають перше місце по 

Пресвятій Богородиці»507. В основі цього лежить уяв-

лення про небесний престіл, оточений ними. Вони піс-

неспівами прославляють Бога. Хвала відображається в 

їхніх текстах і молитвах. Можливо, тому ангелів ін-

коли малювали з книгами в руках. В Євангелії від Лу-

ки, коли розповідається про народження Ісуса Христа, 

ангельські хвали зближаються з людськими508. В іко-

нографії Страшного Суду не обходилося без зображе-

них ангелів із сурмами509. Закономірно, що один з ав-

торів Хроніки Романовичів у Похвалі князеві Володи-

миру Васильковичу підсилює його значення словами: 

«І де також мужнє твоє тіло лежить, ждучи труби ар-

хангелової»510, тобто Страшного Суду.  

                                                           
504

 В. Свєнціцька, О. Сидор. Спадщина віків.., табл. 46. 
505

 Дж. Холл. Словарь сюжетов и символов в искусстве, с. 60. 
506

 Там само, с. 62. 
507

 Ю. Катрій. Пізнай свій обряд: Літургійний рік Української Католи-
цької Церкви. Нью-Йорк 1976, с. 64. 

508
 Лука 2: 1–20. 

509
 В. Свєнціцька, О. Сидор. Спадщина віків.., табл. 18. 

510
 Літопис руський.., с. 445. Подібно й у Волинській хроніці, опублі-

кованій М. Котляром (див.: Галицько-Волинський літопис. Дослідження. 
Текст. Коментар, с. 120). 



167 

Оскільки в християнському богослуженні особ-

ливо вагому роль має церковний спів, то його якість 

залежала від підготовки співочих кадрів, нотованих 

книг і навчальних осередків. Саме літургійний спів, 

як одна з форм Служби Божої, є невід’ємним прово-

дарем усвідомлення сакральних текстів і утверджен-

ня християнських догматів, тому, як міркують, знач-

на увага мусила звертатися на вокальний аспект пів-

чого мистецтва511. 

Вагоме місце у розвої музичної культури мали 

монастирі. Їх тільки в княжому Галичі, за останніми 

підрахунками науковців, було близько 20-ти. Поруч 

із міським замком цього столичного міста з його 

Успенським собором, функціонував, як встановлено 

археологами, укріплений катедральний монастир512. 

У чернечих обителях, відповідно до уставу, проводи-

лося цілодобове богослуження з відповідними кано-

нічними співами й дзвоніннями. Звісно, що особливо 

музично обдаровані ченці так чи інакше мали вплив 

не тільки на якість виконання богослужбових пісне-

співів або дзвонінь, а й підготовку їхніх виконав-

ців513. Не випадково слушно відзначається культурно-

освітня діяльність монахів, функціонування чернечих 

шкіл, участь обитель у написанні й переписуванні 

книг, підготовці хористів тощо514.  

Джерела дозволили вважати, що грамотні Рос-

тиславовичі неабияк шанували писемність. Подібно 

окремі історики висловлюють гіпотезу стосовно вмін-

ня старшого з Романовичів – князя Данила читати, 

                                                           
511

 Н. Сиротинська. Музично-поетична інтерпретація празника Успення 
Пресвятої Богородиці доби короля Данила, с. 311. 

512
 Б. Томенчук. Давній Галич у новітніх дослідженнях Галицької ар-

хеологічної експедиції. Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-
Франківськ (2016/1), с. 18. 

513
 І. Коваль, М. Коваль, А. Петраш, Т. Зіньковський. Галицькі фрески 

та мозаїки. Івано-Франківськ 2017, с. 137–138. 
514

 Там само, с. 252–267. 



168 

окреслюють певний рівень освічености цього прави-

теля515. Адже його мати після вбивства князя Романа 

Мстиславовича й ситуації крайньої безвиході після 

зустрічі з угорським королем передала йому не тіль-

ки de jure сюзеренітет над Галицькою та Володимир-

ською землями загиблого чоловіка, а й de facto опіку 

над своїми малолітніми дітьми Данилом і Василь-

ком516. 

Як бачимо, частина дітей галицької еліти, що-

правда, за вимушених обставин, навчалася при дворі 

угорського короля. Адже фактично галицький прес-

тол наприкінці ХІІ – у першій половині ХІІІ ст. пер-

манентно посідали представники династії Арпадів. 

У боротьбі за нього впродовж 1187–1190 рр. король 

Бела ІІІ (1148–1196), під приводом надання допомоги 

одному з претендентів – синові Ярослава Володимир-

ковича (бл. 1130–1187) – Володимирові (1151–

1198/1199) й аби при цьому мати мовчазну згоду га-

лицьких еліт, забрав її дітей на проживання та вихо-

вання до своїх володінь517.  

Сприяли розвитку освіти міжетнічні взаємо-

зв’язки. За правління Данила вже діяли дві латинські 

чернечі обителі в Галичі: св. Домініка й св. Францис-

ка518. Католицькі місіонери чи не постійно перебували 

при дворах Данила й Василька, тут, навіть, були ка-

пелани519. Одночасно, місто Володимир у латиномов-

них джерелах фігурує одним із тих, де теж упевнено 

                                                           
515

 М. Волощук, Д. Домбровський. Князь Данило Романович та угорські 
королі 1205–1235 рр. (у відповідь Володимирові Александровичу). 
Частина 1. Галичина : наук. і культ.-просвіт. краєзн. часоп. / [ред М. Во-
лощук]. Івано-Франківськ (2020/33), с. 43, 45, 64. 

516
 М. Волощук. Мовою джерел?.., с. 285. 

517
 Там само, с. 284. 

518
 Й. Пеленський. Галич в історії середньовічного мистецтва на основі 

археологічних досліджень і архівних джерел, с. 180. 
519

 Там само, с. 206. 



169 

почували себе католики520. Загальновідоме толерантне 

ставлення Романовичів до західної християнської 

Церкви, тісні матримоніяльні зв’язками із сусідніми 

династіями тощо. Зокрема, князь Лев Данилович, як 

відомо, одружився з угорською принцесою Констан-

цією. Згідно з новішою традицією, вона протегувала 

ченцям-домініканцям у землях чоловіка, хоча писем-

ні докази цього досі дискусійні. Завдяки теплим від-

носинам зі своєю, виданою заміж за краківсько-сан-

домирського князя Болеслава V Сором’язливого 

(1226–1279), сестрою Кінґою, до «Житія» останньої 

навіть потрапили свідчення про дива, які вчиняла 

Констанція у Львові521.  

Віднаходяться нові відомости про освіченість 

жінок. Навіть ті з них, що виходили із простого сере-

довища, володіли грамотою. Одна з мешканок княжої 

Теребовлі занотувала своє ім’я літерами РОМАДНЬ, 

інша її сучасниця з нинішньої Буковини лише поча-

ла, як вважає Б. Тимощук, освоювати письмо, запи-

савши на шиферному кружальці окремі букви522. 

Запорукою розвою музичної культури в Серед-

ньовічну добу, на нашу думку, було не лише навчан-

ня дітей співу, а й грі на різних музичних інструмен-

тах. При аналізі деяких традицій безписемної куль-

тури в опануванні гри на народних інструментах, му-

зична етнопедагогіка відзначає ряд позитивних мо-

ментів523. Початком такого процесу могли бути іграш-

                                                           
520

 М. Волощук, І. Паршин. Johann de Ladimiria: до проблем етнічного 
походження капелана сілезького князя Генріха VI Доброго, с. 58. 

521
 Там само. 

522
 І. Коваль, М. Коваль, А. Петраш, Т. Зіньковський. Галицькі фрески 

та мозаїки, с. 236. 
523

 О. Трофимчук. Деякі народні традиції у навчанні музикантів-інст-
рументалістів безписемної культури. Проблеми збереження і відродження 
народних традицій, звичаїв і обрядів : тези доп. Респуб. наук.-теор. конф. 
викладач., співробіт. і аспір. вузів культ. і мистецтва, ін-тів АН України 
(12–14 листоп. 1991 p.). Львів 1991, с. 99–100). Однак польська дослідниця 



170 

ки – глиняні свистки, фуркала (112.24)524, брязкаль-

ця525 та ін. Останні – це полив’яні, порожні всередині 

різнокольорові писанки, керамічні яйця з малюнками. 

Там є глиняна кулька, яка перетворює їх на ударний 

музичний інструмент-іграшку – брязкальце526. Серед 

                                                                                                                                  
Уршула Буда чомусь уявляє початки музичного навчання тільки із часу 
впровадження християнства й підготовки церковних співаків (U. Buda. 
Poszątki kształcenia muzycznego w Przemyślu (do XIX Wieku). Musica 
Galiciana, t. III. Rzeszów 1999, s. 51). Автор висловлює щиру вдячність 
Н. Толошняк за надану можливість скористатися цим джерелом. 

524
 Фуркало (загальноукр. фуркотало, польс. śmiga, білор. чуринга) 

М. Хай називає одним із найбільш ориґінальних представників вільних 
аерофонів; описує його прикметним пастушим пристроєм, який викорис-
товують і нині волинські, поліські й білоруські пастухи для зганяння ху-
доби; складається з тонко виструганої дощечки завдовжки 30–40 см, на-
низаної на попередньо сильно скручену мотузку, що обертається навколо 
осі невеликої дерев’яної ручки (М. Хай. Музично-інструментальна куль-
тура українців.., с. 121). Мабуть, фуркало, виготовлене з кісток тварин, 
В. Гупало називає брунчалка (див. с. 172 нашої праці). 

525
 Нині комплексно вивчені керамічні іграшки ХІ–ХІХ ст., виявлені, 

приміром, під час археологічних розкопок Києва. Із загального масиву 
такої пластики виокремлено дитячі іграшки за своєю суттю та функціо-
нальним призначенням, розроблена хронологія та типологія. Встановлено, 
що пройшовши стадії тотема й божества, у ході економічного й культур-
ного розвитку суспільства, сакральний бік поступився утилітарному 
(А. Сушко. Керамічна іграшка ХІ–ХІХ ст. : каталог [= Проєкт «Наукова 
книга» (Молоді вчені)] / НАН України, Інститут археології. Київ 2021, 
с. 3). Серед таких іграшок трапляються полив’яні поробки у формі яйця. 
Вони, зазвичай, із керамічною кулькою всередині. При трясінні виробу 
линув звук (Там само, с. 24). При класифікації керамічних дитячих іграшок 
виділено три типи: «образотворчі (непорожнисті зооморфні й антропо-
морфні фігурки), шумоутворюючі (свистунці та брязкальця) і господар-
сько-побутові (дитяча посудка)» (Там само, с. 25). Серед шумоутво-
рюючих забавок виокремлено підтип І – брязкальця (кулясті чи овальні 
пустотілі вироби, усередині яких вставлена глиняна кулька, яка під час 
трясіння створює шумовий ефект). Усі полив’яні глиняні іграшки цього 
підтипу полив’яні, розписані, часто у формі яйця належать до Х–ХІІІ ст. 
Заввишки вони – від 3,0 до 5,0 см, ширина – 3 см, діяметр отвору – 0,4 см. 
(Там само, с. 28). Керамічні свистунці, за спостереженням Аліни Сушко, 
з’являються на теренах Києва тільки наприкінці XVI ст. (Там само, с. 29). 

526
 Л. Тихонська. Керамічна писанка Галичини. Галицька земля: історія 

та сучасність, с. 61. 



171 

знайдених на галицькому городищі керамічних виро-

бів (два фрагменти й одна ціла глиняна писанка) 

Я. Пастернак визначав останню «як іграшку-тарах-

кальце»527. Подібні речі нашого виробництва перелі-

чуються іноземними писемними джерелами навіть 

серед предметів експорту з теренів середньовічної Ру-

си528. Щоправда, серед дослідників немає єдиної дум-

ки стосовно призначення цих «писанок-брязкалець». 

Частина науковців називають їх іграшками, інші ж 

вважають дохристиянськими культовими предме-

тами529. Наприклад, до останніх Галина Смирнова 

(1928–2011) відносить глиняні брязкальця, знайдені 

в урочищі Лука біля с. Дністровка Кельменецького 

району Чернівецької области530. Три керамічні писан-

ки ХІІ ст. відомі з літописного Звенигорода (Львівсь-

ка обл.). Одна з них розміром 22×37 мм, трохи витяг-

нутої форми, що нагадує соснову шишку. Привабли-

вости пам’ятці надає її покриття темно-коричневою 

поливою, поверх якої світлішою барвою нанесено від-

різки дугастих валиків. У ширшому кінці писанки 

майстер зробив маленький округлий отвір, а всере-

дину теж умістив глиняну кульку. Писанки відоб-

ражали не тільки давні уявлення про зародження 

життя, а й виконували ще роль брязкалець, призна-

чених для відлякування злих духів і охорони житла, 

тобто відігравали роль оберега531. Звісно, що такі 

                                                           
527

 Я. Пастернак. Старий Галич.., с. 194. 
528

 В. Аулих. Торговля. Археология Прикарпатья, Волыни и Закарпа-
тья.., с. 95. 

529
 Г. Шовкопляс. Давньоруські писанки (з колекції Державного істо-

ричного музею УРСР). Археологія : респ. міжвідомч. зб. / [ред. І. Артемен-
ко]. Київ (1980/35), с. 97. 

530
 Г. Смирнова. Работы Западноукраинской экспедиции на Буковине. 

АО 1981 года  / [ред. Б. Рыбаков]. Москва 1983, с. 320. 
531

 В. Гупало. Апотропеїчні предмети з літописного Звенигорода. Кня-
жа доба: історія і культура / [ред. В. Александрович]; НАН України, Ін-т 
українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів (2011/5), с. 18–19. 

http://www.inst-ukr.lviv.ua/files/k-doba_4/02-gupalo.pdf


172 

привабливі предмети могли бути водночас дитячими 

музичними іграшками.  

Така іграшка-аерофон як фуркало відома з ба-

гатьох ранньосередньовічних міст Східної та Цент-

ральної Європи, зокрема зі Звенигорода (Львівська 

обл.), Луцька, Львова, Дорогобужа. Фуркало назива-

ють одним із найбільш оригінальних представників 

вільних аерофонів (щоправда, іноді подають зросій-

щену назву «брунчалка»). Два такі кістяні предмети 

з першого із названих міст мають наскрізні отвори. 

Одну з кісток (ціла фаланга тварини) знайшли в ме-

жах житлового будинку кінця ХІ – першої половини 

ХІІ ст. Поверхня кістки трохи загладжена, посере-

дині – просвердлено дірку діяметром 5 мм. Предмет 

завдовжки 55 мм, діяметр – 11 мм. Однакову фалан-

гу зафіксовано на теренах південної частини околь-

ного города в культурному шарі ХІІ – першої полови-

ни ХІІІ ст. поблизу виробничо-господарської споруди. 

Поверхня теж зберегла чіткі сліди загладжування та 

полірування. Необробленими залишилися тільки при-

родної форми кінці кістки. Посередині просвердлено 

наскрізний отвір діяметром 6 мм. Загальна довжина 

знахідки – 64 мм, діяметр – 13х9 мм. Через отвір у 

кістці пропускався вісімкоподібно скручений шнурок, 

при розкручуванні якого предмет обертався та вида-

вав характерний звук. У такий спосіб,  як встановила 

В. Гупало, теж відганяли злих духів, а сам предмет – 

один із найбільш архаїчних оберегів. Він одночасно 

чи згодом перетворився у звичайну дитячу музичну 

забавку532. 

Окрім виявлених раніше сопілки й частини гу-

сел, двох дерев’яних “флейт”, які трапилися під час 

досліджень літописного Звенигорода, нині відомо ще 

                                                           
532

 В. Гупало. Апотропеїчні предмети з літописного Звенигорода. Кня-
жа доба: історія і культура.., с. 21. 

http://www.inst-ukr.lviv.ua/files/k-doba_4/02-gupalo.pdf


173 

про два свистки із кістки533, бронзові дзвіночки534. 

В одній зі споруд віднайдено кілок для налаштування 

струн гусел535.  

Розвитку мистецьких здібностей у дітей княжої 

доби могла сприяти їхня зацікавленість ще й іншими 

іграшками. У Луцьку відшукано глиняну іграшку-

свисток у вигляді пташки536. А в Полонному – місті 

Південно-Східної Волині – знайдено таку характерну 

річ періоду середньовічної Руси та наступних часів 

пізнього Середньовіччя – мініятюрний керамічний 

свисток у вигляді коника537. Частина дерев’яної сопі-

лочки зберігається в «Музеї пам’яток стародавнього 

Львова», віднайдена в його культурному шарі 

XV ст.538 Оскільки діяметр повздовжнього наскрізного 

отвору цього аерофона невеликий – 7 мм, то вважа-

ють, що це – дитячий музичний інструмент539. 

Поважною складовою музичної едукації в кня-

жі часи була діяльність дяків. Оскільки вони часто 

згадуються в писемних пам’ятках тієї доби, – є по-

треба показати роль цієї посади в освіті, зокрема 

музичній. Адже дяки у давні часи, водночас із вико-

                                                           
533

 В. Гупало. Звенигород і Звенигородська земля у XI‒XIII століттях 

(соціоісторична реконструкція), с. 314, 345. 
534

 Там само, с. 317, 343, 344. 
535

 Там само, с. 324. 
536

 Іграшка була в одному місці разом із придонною частиною товстос-

тінного келиха із зеленого скла й уламками пізньосередньовічної кераміки 

XV–XVІ ст. (М. Кучінко. Археологічні рятівні роботи на Волині. Археоло-

гія : республ. міжвідомч. зб. ст. / [ред. І. Артеменко]. Київ (1976/19), с. 108). 
537

 І. Винокур. Літописний Полоний (до 1000-ліття міста). Київська 

Старовина / [ред. П. Толочко]. Київ (1999/1), с. 33. 
538

 Автор висловлює щиру вдячність С. Терському за привернення ува-

ги до цієї пам’ятки. 
539

 При підготовці ще першого видання цієї праці нами зроблено 

докладніші обміри сопілочки, які уточнюють попередні, подані в статті: 

Б. Кіндратюк. Музичне мистецтво Галицько-Волинської держави в архео-

логічних пам’ятках. Галичина та Волинь у добу середньовіччя, с. 245. 



174 

нанням своїх церковних обов’язків, залучали дітей до 

грамоти й співу540. Вони ж як церковнослужителі зі 

світських людей не мали ніякого ступеня священства. 

Слушно при характеристиці культури середньовічної 

Руси зауважується, що школи існували теж при єпис-

копських катедрах, більших церквах, монастирях; 

учителями тут були священники й дяки541. При акцен-

туванні нині уваги на значенні Церкви княжих часів у 

розвитку культури, зокрема освіти, відзначимо важли-

вість ролі, яку відігравали тут диякони (дяки) як 

учителі музики. Підсилюється така їхня функція ще 

тією обставиною, що саме при монастирях і церквах 

були скрипторїї – робітні, де створювали рукописні 

книги; там же й часто були бібліотеки з нотованою бо-

гослужбовою літературою.  

Якщо ж за підручники тоді правили богослуж-

бові книги, найчастіше Псалтир, а також нотовані 

Октоїхи й Ірмологіони542, а невід’ємним предметом 

освіти був церковний спів, то можемо припустити, 

що учні не лише співали на слух – за вчителем-дя-

ком, – а й знайомилися з нотописом і вчилися за 

його допомогою відтворювати необхідні в богослужбо-

вій музиці співи. Оскільки музичний (звуковий) 

смисл кулизм та інших систем запису церковних спі-

вів не мав точної визначеності (як висота звуків, так і 

їхня тривалість позначалися тогочасним нотописом 

лише відносно), то, цілком імовірно, він міг запам’я-

татися головним чином тільки шляхом багаторічного 

навчання та практики. Тобто професійна підготовка 

церковних півчих, зокрема дяків, потребувала пев-

                                                           
540

 Мала Українська Музична Енциклопедія, с. 39. Підтвердженням того, 
що дяки мали учнів, є ще графіті на стіні Софійського собору Києва: 
«Пишан писал в дьяки ходи выучеником» (С. Макарчук. Писемні джерела 
з історії України : курс лекцій. Львів 1999, с. 22). 

541
 І. Крип’якевич. Історія України, с. 99. 

542
 Ю. Ясіновський. Кулизмяні нотовані пам’ятки княжої доби, с. 19, 33. 



175 

ного часу, докладання неабияких зусиль учителів та 

учнів і залучення до регулярної участи у відправах. 

При цьому попередня музична діяльність (сприйман-

ня пісень календарно-обрядового циклу, починаючи з 

колискових та ін.), їхні регіональні відмінности впли-

вали, як справедливо припускають, на самі церковні 

співи. Це була, як думається, теж одна з причин 

появи їх етнорегіональних особливостей.  

Отже, можемо вважати, що в князівствах Гали-

чини й Волині, королівстві Руси існувала спеціяльна 

музична освіта, яка сприяла навчанню професійних 

співаків, керівників церковних хорів.  

Усі літургійні співи мали свій дотепер ще не-

розшифрований – безлінійний нотопис, що в україн-

ських джерелах іменується кулизмяним. Його назва 

походить від знака кулизма, що найчастіше викорис-

товувався в цьому письмі543. Лише в Кондакарях у 

зв’язку зі складною мелізматичною мелодикою його 

нотопис, т. зв. кондакарний, відрізнявся від інших 

збірників. Аби краще уявити тодішні нотні знаки, до-

дамо, що лише з початком XVI ст. запис здійсню-

вався п’ятилінійною системою нотопису, що прийшов 

на зміну давній безлінійній544.  

Нотні знаки, зокрема кулизмяні, мали особливу 

символіку, свій сенс, семантику; багато їх пов’язані з 

                                                           
543

 М. Антонович. Дещо про українську церковну монодію та про назви 

знаменний і київський розспіви. Musica sacra : зб. ст. з історії укр. церков. 

музики [=Історія української музики] / [вст. ст., наук. ред., упор., прим. 

Ю. Ясіновський; перек. А. Ясіновський]; Ін-т українозн. ім. І. Крип’яке-

вича HAH України. Львів (1997/3), с. 72–73. 
544

 П’ятилінійна система нотного запису, як новий його етап розвитку, в 

Україні (київська нотація), на думку музикознавців, опиралася на західно-

європейські взірці. Вони поєднували в собі деталі nota quadrata (ХІІІ ст.), 

п’ятилінійної системи запису (XIV) та мензуральну нотацію (XIV–XVІ ст.) 

(див., приміром: К. Загнітко. Поширення григоріанського хоралу в Україні. 

Українська музика : наук. часоп., щоквартал. / [ред. І. Пилатюк, Л. Киянов-

ська, У. Граб]. Львів (1997/3), с. 15). 



176 

християнськими символами й атрибутами. Велике 

значення в цій системі нотопису відігравала емблема-

тика Христа: з монограми «І» та «X», з обох боків 

якої знаходиться перша й остання букви грецького 

алфавіту – альфа й омега, які втілюють суть Спаси-

теля – виводилося немало музичних знаків, наприк-

лад, «криж» або «хрест». Вони символізували завер-

шення й ставилися наприкінці піснеспівів або на ме-

жі їхніх великих розділів545. Знак, похідний від аль-

фи, у давньоукраїнській музичній термінології отри-

мав назву «паук». У графіці кулизмяної нотації деякі 

позначки виходили із символіки Трійці («фіта», 

«змійка», «кулизма» та ін.) чи зішестя св. Духа у 

вигляді голуба («голубчик»). Один із його швидких 

варіантів («голубчик борзий») має обриси птаха з 

простягнутими крилами. Як і в малярстві, де велике 

виражально-смислове навантаження посідає контраст 

кольорів, так і в нотописі, за допомогою протистав-

лення повільного та швидшого темпу чи високих і 

низьких звуків, відображалася вічна антитеза світла 

й темряви, поляризувалися образи торжества Божої 

слави та глибокого жалю й смутку. Своєрідне розу-

міння звуків, як світлих і темних у споріднених зна-

ках, виявлялося в їхній назві, а саме: «темна кулиз-

ма», «світла», «трисвітла» чи фіти світлі й темні. Це 

«согласіє» – «світле», «трисвітле», тобто високе та 

вище. Світло й темрява пов’язані з висотою музичних 

звуків. І в характеристиці іконопису, якраз на прик-

ладі вивчення проблеми кольору, його контрасту, 

зокрема в малярстві князівств Галицьких земель і 

Волині, відзначається, що в «силу природних умов і 

... історичних причин у кожному краї витворювалася 

своя суб’єктивна образотворча особливість, що позна-

чалася своєрідністю натхнення і притаманними їй 

                                                           
545

 Т. Владышевская. Музыка Древней Руси. Г. Вагнер, Т. Владышев-
ская. Искусство Древней Руси. Москва 1993, с. 189. 



177 

пластичними засобами (лінія і колір), неповторимими 

своїми якостями»546.  

Бачимо, що свої регіональні особливости були й 

у сакральному малярстві князівств Галицьких і Во-

линських земель, яке разом із словом і музикою 

синтезувалося в літургійне дійство. Розвиток різних 

жанрів мистецтва зумовлювався та визначався того-

часним поступом освіти. Серед її предметних засобів 

значиме місце займав іконопис. 

Поважним підтвердженням певного рівня роз-

витку освіти на землях середньовічної Руси, зокрема 

Галичини й Волині, є когорта вихідців із цих теренів 

у країнах Європи547. Одна з таких особистостей відома 

під іменем Йоганн (Йоганнес) де Ладімірія (у тогочас-

них актових документах занотований переважно під 

іменем Johann (Johannes) de Ladimiria). Згаданий во-

линянин, як встановлено, був людиною латинського 

конфесійного середовища Володимира. Тут, мабуть, 

народився чи тривалий час мешкав, але з не вста-

новлених причин покинув 1320 року рідне місто й 

при відповідній освіті, висвяченні, здобутому автори-

теті зробив непогану кар’єру: був капеланом сілезь-

кого володаря Генріха VI (1294–1335) та його дру-

жини Анни Ґабсбурґ (1280–1327) (при їхньому дворі 

постає зі згаданої пори й відомий ще 15 років). Іоан 

«de Ladimiria» як церковний управлінець, канонік, 

писар і співак довший час залишився надійним союз-

ником свого сюзерена, користувався авторитетом при 

дворі папи Іоанна ХХІІ (1249–1334). В останню пору 

свого життя виконував обов’язки віце-плебана, а зго-

дом віце-архипресвітера церкви Діви Марії у Кра-

                                                           
546

 В. Овсійчук. Українське малярство X–XVІІІ століть. Проблеми 
кольору. Львів 1996, с.112. 

547
 М. Волощук. «Русь» в Угорському королівстві (ХІ – друга половина 

ХIV ст.): суспільно-політична роль, майнові стосунки, міграції / [ред. 
Л. Войтович]. Івано-Франківськ 2014. 



178 

кові. Востаннє згадується в джерелах від 28 березня 

1349 року. Стосовно національности, то ряд фактів 

дозволив вважати про його щонайменше неруське 

коріння548. Водночас сам приклад життя вихідця із 

земель династії Романовичів може бути ще одним до-

казом розвитку багатоетнічної музичної культури на 

цих теренах. Заразом розвою її складових сприяли 

різні конфесії. Усе це підтверджує розвиток спе-

ціяльної освіти та її взаємодію із різними видами 

мистецтва. 

 

 
 

Кликун. Кахля XIV ст. із замку Луцька  

(М. Попович. Нарис історії культури України, с. 135. 
(ілюстрація до с. 136 нашої праці). 

 

 

 

 

 

  

                                                           
548

 М. Волощук, І. Паршин. Johann de Ladimiria: до проблем етнічного 
походження капелана сілезького князя Генріха VI Доброго. Галичина : 
наук. і культ.-просвіт. краєзн. часоп. / [ред. М. Кугутяк]. Івано-Франківськ 
(2018/31), с. 59–60.  



179 

 

 

 

IX. ІНСТРУМЕНТАЛЬНА КУЛЬТУРА,  

МУЗИКА В ПОБУТІ ТА ВІЙСЬКУ 

 

Природно-географічні та соціяльні умови кожного ет-

нографічного району сприяли розвитку й збереженню 

багатьох самобутних музичних інструментів. Важли-

вим чинником на шляху формування особливостей 

інструментальної культури називають передусім тип 

господарювання. Етномузикологи слушно підкреслю-

ють, що немає жодного уніфікованого українського на-

родного інструмента. А є бойківський, гуцульський, 

поліський і т. д., адже жителі кожного регіону Украї-

ни по-своєму розуміють той чи інший інструмент. 

Заразом однією з перших причин локальних конструк-

ційно-виконавських ознак, зокрема на теренах земель 

Галичини й Волині, є також вибір різного матеріялу, 

що використовувався при створенні навіть однакових 

музичних знарядь. Так, описуючи сировину, що засто-

совувалася бойками й гуцулами для виготовлення 

традиційних народних флейт, фахівці вказують на 

різні чинники, які впливають на вибір матеріялу: 

брак певних порід дерева на тій чи іншій території; 

сприятливі для ручного обробітку фізичні та механічні 

властивости деревини; твердість, а звідси – трудоміст-

кість; негативні акустичні характерні ознаки (наприк-

лад, ліщина, яка має м’яку деревину, швидко намокає 

та глухо звучить); висока якість цінних і рідкісних 

порід дерев, що ростуть на теренах Косівщини (Івано-

Франківська обл.) завдяки сприятливим кліматичним 

умовам її південної частини, тощо549. 

                                                           
549

 Б. Яремко. Виготовлення традиційних карпатських народних флейт. 
Записки НТШ, т. ССХХІІІ: Праці секції етнографії та фольклористики / 



180 

Як справедливо твердять етноорганологи, про-

тотипи цих знарядь мистецької творчости сягають 

глибини тисячоліть. При розгляді гуцульських му-

зичних інструментів в історичному аспекті, Богдан 

Яремко відносить до найдавніших у групі самозвуч-

них (ідіофонів) «торохкавку» («клепало»), «деркач»; 

серед духових – вільні аерофони – «попискало», 

«пискавец», які не мають початкової висоти тону й 

абсолютного тонового налаштування, вони імітують 

голоси птахів; амбушюрні – «ріг», «пастуший ріг», 

«трембіта»; свисткові флейти – «телинка» («денців-

ка», «теленка вербова»), сопілки з 5-ма чи 6-ма ігро-

вими отворами; зозуля керамічна («зозулька»); «сви-

ріл» («свирілі»); відкриті флейти – «телинка», 

«флояра»; шалмеї (поліорганні з кларнетів): «дуда» 

(«дудка, «коза, «бордюг»)550.  

Дещо розширює цей перелік М. Тимофіїв, при-

пускаючи, що «без особливих істотних змін дійшли до 

нас такі музичні інструменти, як ріг, трембіта, тилин-

ка, дримба, ребро, різні мисливські вабці (манки), ке-

рамічні та дерев’яні (в основному зооморфні) свистуни 

у вигляді зозулі, півника, коника тощо, а також знач-

на кількість ударних самозвучних інструментів (било, 

клепало, деркач, різні за конструкцією та функціо-

нальним призначенням калатала, дзвінки, колокільці, 

шелести, брязкучі палиці тощо). Архаїчною... є також 

«гра» у листок трави чи деревини, березову кору; 

свист «у пальці», «в язик», у пустотілий горіх, стру-

чок акації, шапку жолудя тощо. Несучи в собі 

                                                                                                                                  
[ред. Р. Кирчів, О. Купчинський]. Львів 1992, с. 137. «Флейта», як заува-
жується, є загальноприйнята в органології назва одно-, дво- і багатоців-
кових свисткових і відкритих аерофонів, розповсюджена в писемній і без-
писемній традиціях народів світу. У цій статті Б. Яремко розглядає «флей-
ти, які мають конкретні локальні назви: «пищавка» – у бойків, «денцівка» і 
«фоярка» – у гуцулів» (Там само). 

550
 Б. Яремко. Народні музичні інструменти. Гуиульщина : іст.-етно-

граф. дослідж. Київ 1987, с. 347–350. 



181 

елементи первісної культури, оповиті легендами та ві-

руваннями, ці дивовижні творіння народного генія і 

сьогодні функціонують у культурному побуті гу-

цулів»551 

При розгляді історичних передумов розвитку 

самозвучних інструментів дослідники знаходять під-

твердження висновку науковців про перший рит-

мічний інструмент людини – її власні долоні – у по-

ширених формах ансамблевого музикування та ве-

сільних обрядах гуцулів. Ще в дохристиянські часи, 

коли давні слов’яни поклонялися деревам, започатку-

вався звичай плескати в долоні. Відгомін викорис-

тання як ударного інструмента не лише рук, а й ніг 

людини, убачають також у ритуальних обрядах сивої 

давнини. Тоді наші предки ще користувалися «земля-

ним бубном» – «ударяли долонями рук по землі. За-

кликаючи Весну, вони намагалися пробудити свою 

добру годувальницю, Матінку-землю від зимової 

сплячки. При цьому виконувалися ритуальні танці з 

притупуванням ніг»552.  

Отже, в ареалі середньовічних Волині й Гали-

чини побутувала значна кількість музичних інстру-

ментів. Вони виникали, як і повсюдно, у результаті 

господарсько-трудової діяльности людини при задо-

воленні потреби не тільки її мистецького самовира-

ження, а й були запорукою успішної праці, відобра-

ження та прикрашання дійсности тощо553. Водночас, 

                                                           
551

 М. Тимофіїв. Музичні інструменти Гуцульщини.., с. 209. 
552

 Там само, с. 211. 
553

 Засадничі риси, приміром, терапевтичної дії музики сформувалися 
ще у Давній Греції. На думку Аристотеля (384–322 роки до н. е.) музика 
здатна передавати рухи душі й впливати на них, тобто лікувати її. Сучасна 
естетична наука збагатила аристотелівську модель, увівши таке призна-
чення музики: соціяльне, пізнавальне, сугестивне, виховне, компенсаційне, 
комунікативне, прогностичне. Звісно, що такі функції мистецтва діяли 
віддавна. 



182 

їхній перелік розширювався завдяки запозиченням554. 

Водночас розгляд археологічних музичних інстру-

ментів різних типів показав, що їхнє побутування в 

державі Романовичів розвивалося в спільному річи-

щі, приміром, із загальнослов’янською музично-інст-

рументальною культурою часу європейського Серед-

ньовіччя555.  

Студіювання писемних джерел, іконографічних 

пам’яток і матеріялів археології дало музикознавцям 

підстави твердити, що в цей період значно розши-

рюється сфера інструментального музикування – при 

княжих і боярських дворах, війську, у міському се-

редовищі.  

Вивчення ілюстрацій Радзивілівського кодексу 

підкріплює впевненість, що звуковий простір кня-

зівств Романовичів, королівства Руси був наповнений 

інструментальними сиґналами, мотивами-гейнала-

ми556. Адже на мініятюрах рукописної пам’ятки не-

рідко бачимо музик, частина з них сурмить із веж.  

Деякі функції музикантів і причини потреби в 

значному колі виконавців випливають із міркувань 

істориків стосовно правдоподібного перебування на 

дворах вельмож великої кількости співців-професіо-

налів «поруч властивих великих співців – поетів, які 

засідали на почесних місцях пиру чи трапези, як рів-

ні з рівними, і вели провід в дружинній творчості, 

                                                           
554

 Зображення багатьох археологічних музичних інструментів доби 
Середньовіччя, знайдених на теренах Західної України див.: І. Зінків. Про 
створення каталогу середньовічних музичних інструментів із території  
України, с. 12–15. 

555
 С. Терський, І. Зінків. Археологічні музичні інструменти з території 

Галицько-Волинської держави в контексті слов’янського інструментарію 
X–XIV ст., с. 8. Див. ще, приміром: П. Круль. Східнослов’янська інстру-
ментальна культура: історичні витоки і функціонування. 

556
 Нові джерела уможливили отримання відомостей про історію виник-

нення гейнала – релігійної пісні римо-католиків, яку виконують сурмачі на 
сході й заході сонця (див. ще с. 141–142). 



183 

давали їй взірці й високі приклади»557. Їх переймали 

й множили своїми варіянтами, популяризували, ро-

били доступнішими для широких кругів менш тала-

новиті професіонали. Їхні вищі категорії «знаходили 

місце в високім товаристві князів і бояр, коли не 

траплялось поета вищепоставленого, або доповняли 

своїми продукціями їх виступи в програмі пиру. Вони 

ж помагали князям і боярам заповняти сірі будні їх 

існування»558. У нудний сльотливий день чи безсонну 

ніч такі митці щось розповідали, співали чи грали на 

музичних інструментах («ини бають ему или гудуть 

ему, вар.: инии гудуть, инии бають ему и кощю-

нять»559). Зображення декотрих їх інструментів ба-

чимо на тогочасних пам’ятках з ареалу середньо-

вічної Руси (див., зокрема, с. 184). 

Глибшому пізнанню розвою музично-інструмен-

тальної культури на теренах Східної Європи допома-

гає зауваження М. Грушевського стосовно значення 

доби хрестоносних походів для поширення в ХІV ст. 

чужоземних способів співу й гри «на всю область 

західного й південного слов’янства», включно з дав-

ньою Україною560. Такі подорожі, коли рицарі пізна-

вали інші країни, звичаї та традиції, вважають одним 

з імпульсів для придворної творчости. Віддаленість 

від рідної домівки посилювала тугу. Вона разом із 

                                                           
557

 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 4, кн. 1, с. 84. 
558

 Там само, с. 84–85. Для підтвердження того, що «музика була зви-

чайною розривкою князів у вільні часи», М. Грушевський покликається на 

занотований Нестором-літописцем (друга половина XI – після 1111 року) 

спогад архимандрита Теодосія, який «прийшовши якось до Сьвятослава, 

застав там музи ків: одні грали на гуслях, иньші на орґанах, треті на 

«замрах», «і всі грали і забавлялися, як то звичайно у князів» (М. Гру-

шевський. Історія України-Руси, т. 3, с. 395–396). 
559

 Його ж. Історія української літератури, т. 4, кн. 1, с. 85. 
560

 Там само, т. 1, с. 123. 



184 

військовими пригодами сприяла музично-поетичній 

діяльности561. 

 

  
 

Трикутний псалтир на чаші зі скарбу (ХІІ ст., Чернігів) і гусла 

на браслеті зі скарбу 1903 р. (ХІІІ ст., Київ) (Історія українсь-

кої культури: у 5-ти томах, т. 1 / [гол. редкол. П. Толочко), 

Д. Козак, Р. Орлов та ін.]. Київ 2001, с. 827, 829).  

Фото Р. Орлова. 

 

Поступово інструментальна музика в князівст-

вах Волині й Галичини, королівстві Руси істотно змі-

нюється. «Східний скіфо-сарматський тип інструмен-

тарію та форми музикування звужуються. Падіння 

давніх східних цивілізацій сповільнило й урешті-

решт призупинило тривалий процес притоку східного 

інструментарію в Україну, форм його побутування та 

репертуару. Останній великий відгомін цієї традиції 

спостерігається у Візантії, де у придворному й місь-

кому побуті знаходили собі пристановище гурти схід-

них музик-гістріонів. Імовірно, одне з таких об’єд-

нань митців із оточення візантійського імператора 

                                                           
561

 Ю. Хомінський, К. Вільковська-Хомінська. Історія музики, ч. 1 

(продовж.): Світська музика. Трубадури і трувери. Українська музика / 

[ред. І. Пилатюк, Ю. Ясіновський; перекл. М. Новакович]. Львів (2016/1), 

с. 101. 



185 

змальовує знаменита фреска київського собору св. Со-

фії. Підупадають і пізньоантичні традиції інструмен-

тального музикування, з якими в безпосередньому 

контакті перебувала Україна-Русь через Північне 

Причорномор’я»562. Одночасно саме в державі Романо-

вичів міцніють культурні зв’язки із Західною Євро-

пою. Це вплинуло й на формування нового типу 

інструментальної культури. Хоч абсолютно ясно, що в  

 

 
 

Фраґмент фрески ХІ ст. Софія Київська (Національний 
заповідник «Софія Київська» / [авт.-упоряд.: Ж. Арустамян, 

Л. Виноградська, О. Дивавіна та ін.]. Київ 2004, с. 73). 

 

XIII–XIV століттях сама Західна Європа була ще 

дуже молодою з огляду світської інструментальної 

музики й проходила етап активного засвоєння східно-

го інструментарію та форм музикування, переважно з 

                                                           
562

 Ю. Ясіновський. Музична культура Галицько-Волинського князівст-
ва, с. 14–15. 



186 

арабо-мусульманського світу. Як справедливо відзна-

чає Василь Витвицький (1905–1999), «наші землі бу-

ли ланкою на шляху, яким знання і вживання му-

зичних інструментів ішло зі Сходу на Захід. Відомо, 

що гра на інструментах на близькому Сході під кі-

нець першого тисячоліття нашої ери була досить роз-

винена. Щойно звідти інструментальна музика про-

сякала в західну Європу. Шляхи цього просякання 

були Іспанія, Італія, Балкани й Україна»563. 

Аналіз зображених музичних інструментів на 

фресці Вознесенської церкви села Лужани дозволив 

І. Кузьмінському твердити, що один із двох намальо-

ваних музичних інструментів, а саме візантійська 

ліра, використовувалася на Буковині, сусідніх із нею 

теренах, зокрема, у причорноморському степу, поль-

ському Ополе, руському Новгороді та на Псковщи-

ні564. Зважаючи на тісні взаємозв’язки цих регіонів із 

Волинню та Галицькими землями, цілком правдопо-

дібне побутування зображених на названій буковин-

ській фресці похожих музичних інструментів у ту-

тешніх князівствах.  

Зображення багатьох подібних інструментів ба-

чимо в сцені «Наруга» на згадуваних уже розписах 

каплиці Святої Трійці в Люблінському замку. Вони 

виконані 1418 року майстрами перемишльського ко-

ла, яких запросив польський король Яґайло. Малярі 

зобразили ансамбль середньовічних музи  к із тогочас-

ними популярними інструментами: маленьким буб-

ном, шалмаєм – язичковим аерофоном, лютнею, ре-

беком – одним із попередників скрипки, трикутним 

                                                           
563

 В. Витвицький. Український музичний Львів. Його ж. За океаном : 
зб. ст. Львів 1996, с. 9. 

564
 І. Кузьмінський. Cередньовічні музичні інструменти на фресці Воз-

несенської церкви села Лужани, найдавнішого храму української Буко-
вини, с. 122. 



187 

псалтеріумом і половинним рогом»565 (див. кольорову 

ілюстрацію).  

Спираючись на дослідження Р. Садокова стосов-

но побутування на теренах Московщини з кінця 

XVI ст. скрипки, яка до завершення XVII ст. стала 

широко розповсюдженим, навіть, як кажуть, народ-

ним інструментом566, припускаємо швидше її вико-

ристання в ареалі Волинських і Галицьких земель. 

Адже через них пролягали транзитні торговельні 

шляхи із Західної Європи в Московщину. До того ж, 

швидке розповсюдження скрипки щойно згаданий 

етномузиколог пояснює тим підґрунтям, яке вона ма-

ла в особі свого відомого попередника – гудка567.  

Вивчення за допомогою системи методологічних 

прийомів (лінгвістичного, літературно-графічного, 

фольклорного, історичного, функціонального) укра-

їнських музичних інструментів, дозволило Гнату Хот-

кевичу (1878–1938) твердити, що «первісним стру-

новим у нас був гудок»568. Він, як вважають, найбіль-

ше розповсюдження таки мав в Україні. Коли його 

замінили «скрипкою – сказати зараз важко, але вже 

словник Зизанія [бл. 1570 – після 1633] (1596 р.) 

                                                           
565

 Л. Садова. Зображення музичних інструментів на українській га-
лицькій середньовічній іконі XV–XVI ст. Українська народна творчість у 
поняттях міжнародної термінології /примітив, фольклор, аматорство, 
кітч... / колективне дослідження; [відп. ред. М. Селівачов]. Київ 1995, 
с. 301. У поясненні до згаданої фрески в роботі Aнни Ружицької-Бризек 
Bizantyńsko-ruskie malowidła w kaplicy Zamku Lubelskiego (Warszawa, 1983, 
s. 77), як і книзі Володимира Овсійчука, Дмитра Крвавича «Оповідь про 
ікону» (Львів 2000, с. 316) деякі із цих інструментів названі по-іншому: 
mandol, harfa (мандоліною, арфою). Автор висловлює сердечну подяку 
Галині й Левку Скопам за привернення уваги до останніх двох джерел, а 
їхньому сину Михайлу – за надану кольорову ілюстрацію фрески. 

566
 Р. Садоков. Веселые скоморохи, с. 133. 

567
 Щоправда, Людмила Садова в розмові з автором висловила припу-

щення, що в Карпатах скрипка бере свій початок не з гудка, а з іншого 
інструмента (Приватний архів автора). 

568
 Г. Хоткевич. Музичні інструменти українського народу, с. 7. 



188 

згадує «скрипицу»569. Додамо, що в середньовічних 

західноєвропейських писемних документах спомина-

ється фідель (1343 р.) і скрипка (1355 р.)570. Тобто 

вони могли вже одночасно побутувати в XIV ст. 

Отже, археологічні знахідки разом з іншими 

джерелами відомостей дозволяють висловити припу-

щення, що гудок і ребек як попередники скрипки по-

бутували в князівствах Волині й Галичини, коро-

лівстві Руси. Перевірка ж подібности цих інструмен-

тів та еволюція скрипки в наших краях також потре-

бує подальшого дослідження, зокрема й археологіч-

ного.  

Раніше складові розвиненої музичної культури 

Галицьких земель і Волині княжої доби вимальову-

вали, зазвичай, за узагальненням знахідок із різних 

їхніх теренів. Нині ж комплекс пам’яток, відшука-

них тільки в одному з найдавніших столичних міст 

Галичини – Звенигороді та його околицях – показує 

концентрацію тут комплексу матеріяльних свідчень 

про тогочасне багатогранне музичне мистецтво571. Їх 

узагальнення показало, що при проведенні подібних 

широкомасштабних пошуків на окремих давніх посе-

леннях можна віднайти чимало нових пам’яток як 

підтверджень розвою музики ще в домонгольський 

період. Віднайдення, як ніде інше, в одному місці 

різних музичних пам’яток, є надійним підтверджен-

ням цьому.    

На прикладі розвитку таких музичних інстру-

ментів, як лютня та гусла, які побутували в князівст-

вах Галицьких і Волинських земель, королівстві Ру-

си, зробимо спробу показати, що той час – один з 

                                                           
569

 Г. Хоткевич. Музичні інструменти українського народу, с. 14. 
570

 Г. Мозер. Музыка средневекового города. Ленинград 1927, с. 36, 42. 
571

 В. Гупало. Звенигород і Звенигородська земля у XI‒XIII століттях 

(соціоісторична реконструкція). 



189 

етапів їх еволюції. У роботі Г. Хоткевича «Музичні 

інструменти українського народу» доводиться, що 

прообразом української бандури був інструмент на 

взірець лютні. Її зображення можна бачити на одній 

із фресок Софії Київської572 (див. с. 185). Тут у му-

зичному ансамблі з одинадцяти іноземців-лицедіїв де-

в’ять – з інструментами: орган, флейта, металеві та-

рілки, сурми, щипкова ліра (тип арфи), ручні дзвони, 

парні малі бубни та лютня. Остання складається з 

певної форми резонатора, грифа й струн. Відомо, що 

цей триструнний інструмент належить до найбільш 

давніх, знаходиться біля витоків музичної культури. 

Із часом, удосконалюючись, він став називатися коб-

зою – здавна розповсюдженим у багатьох народів 

найменуванням. Пізніше, з поліпшенням її музичних 

можливостей, виникла бандура573.  

Таким чином, на підставі досліджень Г. Хотке-

вича можна припускати, що в період, який розгляда-

ється, бандури, звісно, ще не було. Додають у цьому 

впевнености також результати аналізу досліджень 

польських музикознавців, які отримав Збіґнєв Єжи 

Пшерембський574.  

                                                           
572

 Цю фреску донедавна називали «Скоморохи», але про умовність цієї 

назви див., наприклад: І. Тоцька. Музика. Театральні видовища. Історія 

української культури : у 5-ти томах, т. І. Київ 2001, с. 831. 
573

 Н. Супрун. Гнат Хоткевич – музикант : музич.-теорет. дослідж. 

Рівне 1997, с. 70. Органологиня І. Зінків класифікує бандуру цитроподіб-

ним інструментом лютнеподібної форми зі щипковим (плектровим) 

способом звуковидобування і встановлює індекс шляхом поєднання ознак 

дощечних цитр із резонаторним корпусом, на яких грають плектрами – 

природними чи штучними нігтями (314.122-6), і кобз – шийкових ко-

робчатих лютень (321.32). Унаслідок такого комбінування бандура отри-

мує індекс 314.122-6+321.32 (І. Зінків. Бандура як історичний феномен / 

НАН України, Ін-т мистецтвознавства, фольклористики та етнології  

ім. М. Т. Рильського. Київ 2013, с. 3, 64, 299). 
574

 З. Є. Пшерембський. Корбова ліра у Польщі. Родовід / [ред. Л. Ли-

хач]. Київ (1995/11), с. 43. 



190 

Стосовно гусел, то треба зауважити, що вони у 

слов’ян були найбільш розповсюджені та користува-

лися великою любов’ю575. Хоч ставлення до них існу-

вало двояке. Повагою користувалися гусла як музич-

ний інструмент біблійного царя-псалмопівця та гус-

ляра Давида. Це підтверджується його тогочасними 

зображеннями в скульптурі чи книжковій мініятюрі. 

З іншого боку, пам’ятаємо з «Повісті врем’яних літ» 

про спокусу монахів Печерського монастиря грою на 

музичних інструментах, зокрема на гуслах. Тому, 

можливо, редактори Волинських хронік, оригінально-

го своєю мовою, багатого докладними описами різно-

манітних життєвих сцен, ситуацій тощо жодного разу 

не згадали про цей музичний інструмент. Хоч в окре-

мих тогочасних колядках і щедрівках згадується про 

нього:  

 
Краєм Дунаєм на гуслі грають, 

На гуслі грають, коляд співають576. 

 

Вивчення схожих за обрисами гусел (гдансько-

го, новгородського й звенигородського інструментів), 

виявлених археологами на теренах сучасних Польщі, 

Росії та України й датованих ХІІ–ХІІІ ст., дозволили 

І. Зінків прийти до висновку про «спільну для них 

вертикальну манеру тримання та спосіб видобування 

звука. Усі вони мали спільний вихідний прототип – 

скіфські, а також сармато-аланські ліроподібні хор-

дофони давньоіранського походження»577. 

                                                           
575

 Приміром, польські дослідники згадують про археологічну пам’ятку 

раннього Середньовіччя – гусла з Ополя (Т. Malinowski. Polskie badania 

archeomuzykologiczne po II wojnie światowej. Archeologia i prahistoria polska 

w ostatnim półwieczu. Poznań 2000, s. 493).  
576

 В. Мельник. Історична правдивість фольклору.., с. 88. 
577

 И. Зинкив. Украинско-польские средневековые лировидные инстру-

менты: попытка сравнительного анализа, с. 74. 



191 

Відносно гусел, то в Енциклопедії україно-

знавства зазначається: «Первісно це була арфа в ле-

жальній формі, згодом у різних слов’янських народів 

форма спеціялізувалася (напр., чеське housle – скрип-

ка). У XIV ст. гусла-псалтир – це інструмент у формі 

трапеції з заокругленими кутами»578. Саме з ним, як 

припускають, споріднені цимбали. Вони особливо роз-

повсюджені в Білорусі та Західній Україні. Тобто тип 

північних гусел, струнно-щипкового інструмента, 

який клався при грі на коліна, в державі Романови-

чів, як припускають, був малорозповсюдженим; його 

із часом витіснили більш звучні цимбали. 

У супроводі корбової (колісної) «ліри» (її за-

несли, на думку О. Кошиця, до нас із Європи біля 

ІХ–Х ст.579) сліпі співаки – «Божі люди» – викону-

                                                           
578

 Н. Нижанківський. Народні музичні інструменти. Енциклопедія 
українознавства. Загальна частина : у 2-х томах, т. 1 / [ред. В Кубійович, 
З. Кузеля]. Мюнхен – Нью-Йорк 1949, с. 280. 

579
 О. Кошиць. Про українську пісню й музику, с. 24; В. Мельник. Істо-

рична правдивість фольклору.., с. 88. Під назвою «ліра» розрізняють три 
різних типи інструмента: щипковий хордофон різновиду давньогрецької 
китари (31.-5 ?), балканську ліру на взірець давньоруського гудка чи 
болгарської ґадулки (321.32.-71) і власне колісну чи корбову ліру (її про-
тотипом був середньовічний органіструм – найбільш ранній зі знаних 
видів колісної ліри, на якому грали два музѝки: один крутив кóрбу (ручку), 
а інший тиснув на клапóни (клавіші), аби змінити висоту звука струн, що 
ведуть мелодію (Вікіпедія). Тут згадано про останній тип («релю», «лєру»), 
«смичковий хордофон, головний музичний інструмент українських лірни-
ків ... (321.227.28), в якому ролю смичка відіграє дерев’яне колесо, мелодія 
виконується на одній (рідше двох, поєднаних в унісон) ігровій струні – 
«співаниці», бурдоновий супровід – на двох, вистроєних здебільшого у 
квінтових, рідше субквартових співвідношеннях – «тенорі» та «байорці» 
(М. Хай. Микола Будник і кобзарство, с. 142). Про таку ліру відомо в За-
хідній Європі приблизно з VIII–IX ст. Від Х до ХІІІ ст. лірницька музика 
особливо часто звучала в монастирях, фольклорі, при дворах знаті; у XV–
XVII ст. цей інструмент використовували переважно в народно-танцю-
вальній музиці мандрівні, переважно сліпі музиканти. Ф. Колесса ж най-
перші відомости про ліру й лірництво в Україні відносив до XV–XVI ст. 
Примандрувавши до нас, вона витворила тут одну з пишних гілок усесві-
тового лірництва (Там само, с. 105–106). 



192 

вали свої пісні. При згадці про розповсюдження ко-

лісної ліри М. Хай зауважує, що вона та її традиція 

постали у Європі близько VIII–XII ст., але досягла 

найбільшого розвитку в добу Середньовіччя саме в 

Україні. Одним із пояснень цього етномузикологи 

вважають відповідність тужливого звучання інстру-

мента «відомій емоційности та своєрідній менталь-

ности українців»580. 

Про значне розповсюдження різних музичних 

інструментів у князівствах Галичини й Волині, коро-

лівстві Руси переконливо свідчать ще інші знахідки 

археологів. Під час досліджень літописного Звенигоро-

да виявлено сопілки та частину гусел581, дві дерев’яні 

“флейти” – як називають ці інструменти археологи.  

        
а)                                    б)  

          

Гусла ХІІ ст. (Звенигород, Львівська обл.):  

а – збережений фраґмент; б – реконструкція І. Зінків  

(Її ж. Бандура як історичний феномен, с. 347).  

Ілюстрацію подано із дозволу Авторки. 

                                                           
580

 М. Хай. Лірницька традиція як феномен української духовності: На 
матеріалі досліджень К. Квітки та нотації Ф. Колесси. Родовід / [ред. 
Л. Лихач]. Київ (1993/6), с. 43. 

581
 Історія України. Вид. 3-тє, перероб. і доп. / [ред. Ю. Сливка; кер. 

авт. кол. Ю. Зайцев]. Львів 2002, с. 77. 



193 

“Флейти” датують кінцем XI – першою половиною 

XII ст.582. Фраґмент дерев’яного музичного інструмен-

та на взірець сопілки відкрито в горизонті княжої до-

би стародавнього Львова583. Знайдену на Старому рин-

ку в цьому ж місті залізну дримбу (121.221) датують 

XV століттям. Її виявили серед тогочасних металевих 

виробів584. Цей язичково-щипковий інструмент, який 

вважають швидше ідіофоном, аніж аерофоном (євро-

пейське варґан, загальноукраїнське – орґан, віґран, 

дримба)585, розповсюджений у багатьох народів світу586. 

По-різному дослідники визначають призначен-

ня знайдених і в Подністров’ї невеликих круглих кіс-

тяних дудочок (421.112), що мають один чи декілька 

напівкруглих отворів. Вважається, що ці аерофони, 

серед яких трапляються й орнаментовані587, могли 

служити музичним інструментом (свирелі на взірець 

“флейти Пана” (421.112.2) або використовувалися 

для сукання ниток588.  

Серед археологічних знахідок на теренах Гали-

цьких земель і Волині теж трапляються невеликі 

бронзові589 чи позолочені бубенці590, їх тогочасні дів-

                                                           
582

 И. Свешников. Работа в Звенигороде. АО 1983 года / [ред. В. Ши-
лов].  Москва 1985, с. 354. 

583
 В. Петегирич, М. Филипчук. Город під Золотим Левом. Літопис 

Червоної Калини / [ред. О. Ходак]. Львів (1993/3– 4), с. 41. 
584

 Автор висловлює щиру подяку С. Терському за привернення уваги 
до цих знахідок. 

585
 Регіональні назви див., приміром: М. Хай. Музично-інструменталь-

на культура українців.., с. 99–100. 
586

 Н. Финдейзен. Очерки по истории музыки.., с. 225.  
587

 В. Гончаров. Райковецкое городище. Киев 1950, табл. XXXI. 
588

 Див., наприклад: В. Петегирич. Предметы быта. Археология Прикар-
патья, Волыни и Закарпатья.., с. 160. 

589
 І. Свєшников, В. Петегирич. Археологічні дослідження в с. Мурави-

ця. Археологія : зб. ст. / [ред. І. Артеменко]. Київ (1978/27), с. 84. Два брон-
зові ґудзики-бубенці віднайдені Василем Довженком (1909–1970) у житло-
вій двоповерховій господарці галицького ґазди ХІІІ ст. (ремісничий Поділ 
(Підгороддя) вважають класичним прикладом для «етнокультурного 



194 

чата й жінки іноді прикріплювали до головного убору 

або намиста591. Такі ідіофони слугували не лише по-

ширеним елементом індивідуальних прикрас чи ство-

рювали таємничий колорит шумових звуків, які, за 

давніми повір’ями, мали б відганяти злих духів, а й 

формували певний “музичний образ” представниць 

жіночої статі. Подібні знахідки засвідчують тяглість 

провідних культурно-історичних традицій в ареалі 

нашого краю, джерела яких ховаються ще в старо-

завітних часах. 

Поміж археологічних пам’яток у різних місцях 

України, зокрема в Галичі, на Буковині, знайдені ме-

талеві ґудзики-бубенці592. Їх виготовляли за допомо-

гою відливання в спеціальних формах, штампування 

на матрицях і кування. Про те, що ці ґудзики не за-

возили з-за кордону, а продукували в наших краях, 

свідчить знахідка стулки двобічної ливарної формоч-

ки на городищі літописного Данилова (поблизу ни-

нішнього хутора Данилівки Кременецького району 

Тернопільської области)593. Згадані ґудзики з хресто-

                                                                                                                                  
вивчення життя міського населення» (І. Коваль. Вітольд Ауліх та архео-
логічні студії княжого Галича, с. 101). 

590
 В. Ауліх, І. Герета, С. Пеняк. Археологічні пам’ятки Прикарпаття і 

Волині ранньослов’янського і давньоруського періодів. Київ 1982, с. 141. 
591

 Археологія Української РСР, т. З. Київ 1975, с. 368. Скляні намис-
тини, частина браслета з такого ж матеріялу, два скроневі кільця трапи-
лись археологам у похованнях християнського прицерковного цвинтаря 
другої половини ХІІ – першої половини XIV ст. літописного Бужська 
(сучасне місто Буськ Львівської обл.). Встановлено, що віднайдені як 
супровідний інвентар пам’ятки (хронологічний діяпазон побутування за-
звичай визначають ХІІ–ХІІІ ст.) належать до стандартних виробів, широ-
ковідомих на галицько-волинських теренах (Н. Стеблій, П. Довгань. Мо-
гильник княжої доби давнього Бужеська: аналіз і верифікація археологіч-
них матеріалів. Матеріали і дослідження з археології Прикарпаття і 
Волині / [ред. Н. Булик]. Львів 2022, вип. 26, с. 175).   

592
 Археологія Української РСР, т. 3, с. 227; В. Ауліх, І. Герета, С. Пе-

няк. Археологічні пам’ятки Прикарпаття і Волині.., с. 141. 
593

 Археология Прикарпатья, Волыни и Закарпаття.., с. 145. Монголо-
татарське військо так і не змогло захопити замок у літописному Крем’янці 



195 

подібним розрізом на кінці мали в порожнистій час-

тині невеличку металеву кульку, що перетворювала 

ґудзик в особливий дзвіночок594. Оздоблення одягу 

дзвіночками чи іншими металевими прикрасами є 

також дуже давньою традицією та відоме багатьом 

народам світу. Наші предки, пришиваючи на верхній 

одяг ці ґудзики-бубенці, перетворювали вбрання на 

своєрідний “музичний ансамбль”. У ньому також ви-

користовували нашивні бляшки. Звучали підвіски 

для оздоблення одягу, пряжки595, скляні браслети596. 

Звучання такого “ансамблю” засвідчує, між іншим, 

галицького походження билина про Дюка Степано-

вича597. Тут розповідається про те, як герой твору: 

 
Став він батіжком по петельках погладжувати – 

Аж заспівали пташечки-щебетушечки,  

Затягнули співи піднебеснії... 

Став він батіжком по ґудзиках погладжувати,  

Став він ґудзиком об ґудзичок подзвонювати –  

Заспівала звірина рикучая...598 

 

До самозвучних музичних інструментів, у яких 

джерелом звуку є сам матеріял, з якого вони виготов-

лені, відносять і «шелести (шелегінди, шелестало) – 

це ті ж кулькоподібні дзвінки, але значно більших 

розмірів. Закріплюються вони на міцному шкіряному 

поясі й вішаються на шию коня взимку. Крім есте-

тичного призначення, шелести виконували ще й ути-

                                                                                                                                  
(Літопис руський.., с. 398, 413). Із пори московської окупації України 
назву цього міста зросійщили й досі називають Кременець. 

594
 В. Гончаров. Райковецкое городище, с. 42, 111. 

595
 І. Коваль. Вітольд Ауліх та археологічні студії княжого Галича, 

с. 249. 
596

 Там само, с. 241–242, 244.  
597

 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 4, кн. І, с. 127. 
598

 Цит. за: Н. Финдейзен. Очерки по истории музыки.., с. 51, переклав 
сучасною українською мовою Степан Пушик (1944–2018). 



196 

літарно-практичні функції: сигнал-пересторога для по-

дорожніх. При будь-якому русі тварини вони приємно 

шелестіли, за що й одержали свою назву. Критерієм 

якости шелестів є їхній тембр, гучність, а також ві-

зуально-ергономічні особливості»599. Подібний музич-

ний інструмент – бронзову кулю 32х35 мм в промірі, 

укриту по всій поверхні круглими горбиками, 5 мм в 

промірі, із відламаним грубим вушком, порожню 

всередині, яка має там кульочку-тарахкальце, описав 

Я. Пастернак, висловлюючи при цьому припущення, 

що це, мабуть, прикраса до кінської упряжі600. 

Для кращого уявлення про використання ще де-

яких музичних інструментів на теренах нашого краю 

в княжу добу звернімося до популярної літературної 

пам’ятки того часу – «Моління Данила Заточника». 

Воно дійшло до нас у двох редакціях: XII ст. – «Слово 

Данила Заточника» (Послання) і першої половини 

XIII ст. – «Моління Данила Заточника». Існують різ-

ні погляди стосовно автора й походження цих дже-

рел. Приміром, Борис Яценко пише: «Історичні відо-

мості свідчать, що це твір галицької літератури 

XII ст., написаний князем-вигнанцем Іваном Рости-

славовичем Берладником»601 (1112–1162). За іншою 

версією, – твір належить освіченому галичанину кня-

зеві Володимиру Ярославовичу. Саме в нього – виг-

нанця з дідизни, як твердить С. Пушик, була потреба 

звертатись із заслання (Володимиро-Суздальської зем-

лі) до Ярослава Володимирковича з подібним Молін-

ням602. Але ким би не був за походженням його ав-

тор, маємо ще один перелік музичних інструментів, 

що використовувалися тоді та який подає Данило За-

                                                           
599

 М. Тимофіїв. Музичні інструменти Гуцульщини.., с. 221. 
600

 Я. Пастернак. Старий Галич.., с. 202–203. 
601

 Б. Яценко. Історична основа «Слова Данила Заточеника». Українсь-
кий історичний журнал / [ред. Ф. Шевченко]. Київ (1971/12), с. 67. 

602
 С. Пушик. Криваве весілля на Каялі.., с. 195–198. 



197 

точник, перефразовуючи псалми у своєрідній прелю-

дії до свого послання: «Вострубим яко в златокова-

ныя трубы в разум ума своего и начнем бити в среб-

ряныя арганы воизватие мудрости своея. Востани 

слава моя, востани во псалтыри и в гуслех»603. Далі 

маємо приклад підготовки інструмента до гри: «Гусли 

возтруяются персты, а тело основается жилами»604.  

В іншому перекладі цього твору, уже українсь-

кою, між першим і другим реченням наведеної цита-

ти є ще рядки, з яких, на нашу думку, можна дові-

датися про вплив музичного мистецтва на особистість 

і ще один тогочасний музичний інструмент, його зна-

чення, про які тут згадується:  
 

Висвистуючи на Богом одуховлених сопілках,  

аби сколихнути вас,  

корисні для душі помисли...605  
 

Про те, що в ті часи знали зі Старого Завіту про 

силу дії музики (стіни міста Єрихона, столиці ханаан-

ських царів, начебто розкришилися від гуку труб і 

крику війська), дізнаємося з таких рядків:  
 

Розсипалось життя моє,  

як ханаанський цар, од буйства606. 

 

Отже, писемні джерела, пам’ятки малярства й 

археологічні знахідки засвідчують побутування в Га-

                                                           
603

 Слово Даниила Заточника, еже написа своему князю Ярославу. Тру-
ды Отдела древнерусской литературы Института русской литературы 
АН СССР, т. VI. Москва – Ленинград 1948, с. 195. Оскільки іноді в літера-
турі зустрічається невірне трактування ролі другого інструмента з наведе-
ного переліку, зауважимо, що арган – ударний музичний інструмент (111). 

604
 Там само, с. 197. 

605
 Слово Данила Заточника, писане до князя свого Ярослава Володи-

мировича. Антологія української поезії : у 6-ти томах, т. І / [упоряд. 
В. Шевчук]. Київ І984, с. 27. 

606
 Там само. 



198 

лицькій землі й Волині різноманітних музичних інст-

рументів: ідіофонів (била, бубенці, дзвони, дзвоники, 

металеві тарілки), мембранофонів (бубни, бубонці, 

дзвінкові бубни (решето), хордофонів (гудки, гусла, 

лютні, ребеки), аерофонів (сопілки, сурми, “трем-

біти”, “флейти”, різноманітні свистуни). Маємо за 

особливі пленерні музичні споруди й самі дзвіниці з 

підборами бил, дзвонів.  

Таким чином, є всі підстави для висновку про 

те, що в часи князівств Галицьких і Волинських зе-

мель, королівства Руси значно розширилася сфера 

інструментального музикування. Гра на музичних 

інструментах була розповсюджена не тільки при кня-

жих дворах чи, загалом, у міському поліетнічному се-

редовищі, а й у сільському побуті, серед простих лю-

дей. Тут виростали свої професійні музики, удоскона-

лювалися музичні інструменти, народжувалися нові 

жанри. Завдяки цьому музичне мистецтво набувало 

особливо яскравого національного, зокрема етнорегіо-

нального забарвлення. Із розширенням археологічних 

досліджень на теренах нашого краю та віднайдення 

все більшої кількости інструментів, на часі їхня по-

дальша наукова систематизація. Прикладом тут мо-

жуть бути студії польських і словацьких дослідників, 

у роботах яких описується побутування різноманіт-

них музичних інструментів у Центральній Європі, 

тобто на суміжних із Волинню та Галичиною зем-

лях607. Водночас необхідна подальша реконструкція 

подібних знахідок з ареалу наших земель, що дало б 

можливість оцінити звукові можливости музичних 

                                                           
607

 T. Malinowski. Polskie badania archeomuzykologiczne po II wojnie 

światowej. Archeologia i prahistoria polska w ostatnim półwieczu. Poznań 

2000, s. 491–505; D. Stańńiková-Ńtukovská. K problematike středoeurópskych 

aerofónov 7.–13. storoćia. Slovenská archeologia. Bratislava (1981/29/2), 

Obr. 6, s. 393–422. Автор висловлює щиру подяку Володимиру Петегиричу 

за привернення уваги до останнього із цих джерел. 



199 

інструментів і комплексу звукових знарядь. Воднораз 

це сприятиме кращому окресленню їхніх функцій у 

суспільному житті людей князівств Галичини й 

Волині. 

ВІЙСЬКОВА МУЗИКА. Особливе місце му-

зичне мистецтво займало в княжих дружинах. Необ-

хідною приналежністю війська були труби, бубни й 

сурни (дерев’яні дудки)608. Вагому роль музи ки віді-

гравали при управлінні бойовими діями дружинників. 

Скажімо, «гасло до бою давали труби і бубни... Вій-

сько рушало вперед із голосним криком. Деколи кли-

кали: «Киріє елєйсон! ...або просто: «Біжи, біжи!»609. 

Підтвердження цього знаходимо ще в Київському лі-

тописі. При описі боротьби волинського князя Ізя-

слава Мстиславовича (1097–1154) з Юрієм Володими-

ровичем (бл. 1099–1157), літописець (5. 05. 1151 року) 

відзначає: «Коли зорі почали займатися, спершу у 

війську в Юрія [ударили] в бубни і в труби затрубили, 

і полки стали готуватися. Так само у Вячеслава, і в 

Ізяслава, і в Ростислава почали бити в бубни і в труби 

трубити, а полки стали готуватися»610. Як бачимо, 

військова музика добре мобілізувала як професійні 

князівські дружини, так і земське ополчення, сприяла 

                                                           
608

 Н. Финдейзен. Очерки по истории музыки.., с. 62.  
609

 Історія української культури. Вид. 2-ге, доп. Вінніпеґ 1964, с. 94. 
610

 Літопис руський.., с. 247. В іншому перекладі цього фраґмента 
маємо дещо іншу назву духового інструмента: «В сурми засурмили», 
«в сурми сурмити» (Д. Чижевський. Історія української літератури (від 
початків до доби реалізму). Тернопіль 1994, с. 167). У Практичному слов-
нику синонімів української мови Святослава Караванського (1920–2016) 
(Київ 1993), укладеного відповідно до правопису 1929 pоку, читаємо такі 
пояснення цих слів: «ТРУБȦ, рýра; (мідна) духови й струм нт; (похідна 
військова) сурма ;   трýбка» (Там само, с. 408). «СУРМȦ, ріжóк, ріг; (на 
Сході) зурнȧ; пор. ТРУБА» (Там само, с. 393). Не випадково Г. Хоткевич у 
своєму дослідженні привертає увагу до давніх відмінностей між трубою 
(металевим інструментом) і дерев’яною сурмою. Там же наводить і лі-
тературний приклад: «У труби затрубили, в сурми засурмили» (Г. Xот-
кевич. Музичні інструменти українського народу, с. 243). 



200 

чіткій взаємодії між мілітарними підрозділами. Для 

цього служив спеціяльний сиґнальний репертуар. 

Військові музи  ки також давали населенню сур-

мами й трубами сиґнал про похід. Трубачі часом ви-

кликали, як припускає М. Фіндейзен у ході аналізу 

однієї з мініатюр Манасеїного літопису Ватикансь-

кого списку, на бій противника611. На основі студію-

вання історичних пам’яток дослідники твердять, що 

за кількістю сурм і бубнів можна було робити висно-

вок про величину частин поділу полків612. Об’єднання 

військових музи  к в “оркестри”, їхнє звучання було не 

лише підбадьорююче-стимулюючим чинником впливу 

на своїх, а й засобом залякування ворога – рев сурм, 

труб і гуркіт бубнів мав наганяти супротивнику стра-

ху. Музиканти брали участь у відзначенні перемоги 

над недругом.  

Отже, історичні факти дають добру підставу 

твердити про ще одну традиційну форму професіо-

налізму в громадянсько-державній сфері князівств 

Галицької та Волинської земель, королівства Руси – 

військову музику. 

СПІВ ЧИ ОКЛИК «КИРІЄ ЕЛЕЙСОН»? «ГО-

ЛОСНО СПІВАЛИ», «РЕВЛИ» ЧИ «ГОЛОСНО РЕ-

ВІЛА ТРУБА»? Прикладом значного поширення у 

ХІІ ст. грецьких церковних співів у музиці середньо-

вічної Руси є відомости про щоденне виконання мі-

щанами й дружиною «Киріє елейсон» (у перекладі – 

«Господи, помилуй!»)613. Такий спів, відповідно, зву-

чав у виконанні християнських вояків, коли вони 

йшли в бій: «Видѣв же Данилъ ляхы крѣпко иду-

щимъ на Василка, керьлѣшь поющимъ, сильньнъ 

                                                           
611

 Н. Финдейзен. Очерки по истории музыки.., с. 62. 
612

 І. Крип’якевич. Історія українського війська, Львів 1936, с. 46. 
613

 М. Грушевський. Історія української літератури, т. 1, с. 130. 



201 

гласъ ревуще в полку ихъ»614. Однак цей фрагмент із 

польською піснею О. Ліхачова переклала з церков-

нослов’янської російською мовою дещо по-іншому, 

порівняймо: «Ляхи упорно наступают на Василька и 

поют «корелеш», а в их полку громко ревела тру-

ба»615. Думається, тут допущено певну неточність у 

перекладі. Вірніше читати: «Кєрліш» співаючи, [і] 

сильним голосом ревли у війську їх»616. У примітці 

«Літопису руського» термін «кєрліш» пояснюється 

як сполонізована форма грецького «Киріє елейсон»617. 

Часто дослідники покликаються й на інші літо-

писні місця, де згадується про нібито спів «Киріє 

елейсон». Тому з метою встановлення істини зверні-

мося до міркувань А. Ґенсьорського. Подамо розло-

гішу цитату з його роботи, щоб передати логіку мір-

кувань дослідника. Думається, що аргументи науков-

ця не тільки допоможуть точніше трактувати згадане 

місце з літописних зводів, а й, як побачимо далі, сам 

аналіз їхніх характерних подробиць сприятиме кра-

щому усвідомленню місця співу «Киріє елейсон» у 

музичному мистецтві того часу, слугуватиме уточ-

ненню доцільности покликань окремих авторів на ті 

чи інші фрагменти історичної хроніки. 

                                                           
614

 Галицко-Волынская летопись, с. 310. 
615

 Там само, с. 311. 
616

 Літопис руський.., с. 403. 
617

 Там само. При розтлумаченні побутування в середньовічній Руси 

«Киріє елейсон», яке виступає в щоденному застосуванні міщанами й 

дружинниками, передовсім, – у XII ст., М. Грушевський писав, що «гре-

цькі церковні співи пішли в широкі круги» (Його ж. Історія української 

літератури, т. 1, с. 130). При цьому подається цікавий факт в аспекті ви-

вчення тяглости традиції у побуті людей Карпат – обряд новорічного 

очищення в гуцулів, коли вони (ще на початку XX ст.), «палячи сміття на 

новий рік на городі, примовляють молитву на урожай: «Господи, будь 

ласка, зроди жита, пшениці, усякої пашниці, Кирилейси», і з викриками 

«Тирилайси – Кирилайси!» перескакують тричі через огонь вперед і 

назад... Сей викрик... розуміється, те ж саме «Киріє елейсон!» (Там само). 



202 

При встановленні особи одного з редакторів 

Хроніки Романовичів, зокрема зводу 1266 pоку, 

А. Ґенсьорський приділяє значну увагу історії виник-

нення та виконання воєнної пісні «Керьлѣшь». Він 

пише, що під 1249 pоком в описі ярославської битви Данила з 

угорським воєводою Філею та князем Ростиславом Михай-

ловичем (1227–1262), якому допомагали поляки, автор 

відзначає, що вони «йшли до бою, співаючи сильним голосом 

воєнну пісню, яку він називає керьлѣшь: «Видѣвъ же Данилъ 

Ляхы крѣпко идуша на Василка, керьлѣшь поюша, силенъ гласъ 

ревуще въ полку ихъ» (Іпат., стор. 533). У наведеній фразі 

важливе не стільки відзначення самої пісні, скільки цей 

«ревущий глас» під час співу. Саму пісню автор міг відзначити 

в літопису на основі чийогось переказу чи навіть запису, але 

відзначення «ревущого гласу» у співі зрозуміле в літопису 

тільки як спогад особистого враження, яке пережив автор. 

Можна вважати, що «керьлѣшь» – це відома старовинна 

польська пісня «Bogurodzica», можливо, перша її редакція. 

Щоправда, більшість нинішніх польських дослідників приймає 

за час виникнення «Bogurodzicy» XIV ст. Не наше завдання 

займатися тепер цим цікавим питанням. Вкажемо тільки на 

факти, про які можна дізнатися з літопису.  

По-перше, Галицько-Волинський літопис словом поюша 

свідчить про те, що керьлѣшь не було простим тільки повторюван-

ням оклику «Киріє елейсон», а якоюсь піснею. До деякої міри 

оклик (повторення) «Киріє елейсон» був відомий і руським 

військам. Іпатіївський літопис наводить два випадки, коли руські 

війська повторювали цей оклик, але ніколи не вживає при цьому 

форм дієслова пѣти, а тільки возвати. Перший раз під 1146 p., 

коли оборонці Звенигорода після відступу ворогів «возваша кури 

иелисонъ с радостью великою хваляще Бога» (стор. 228). Вдруге 

під 1151 p.: під час битви київські полки пізнають у пітьмі свого 

пораненого князя Ізяслава, і тоді «въсхитиша и руками своими съ 

радостью яко царя и князя своего и тако възваша кирельисонъ вси 

полци радующеся». Як видно, в обох випадках – възваша, а не 

въспѣша, що, очевидно, вказує тільки на простий вигук одного і 



203 

того ж слова. Отже, коли в цьому випадку застосовано слово 

поюща, а не възывающа, то ясно, що літописець має тут на увазі 

не те саме, що в попередніх випадках, а якусь пісню. 

По-друге, вражає сама назва керьлѣшь. Редактор цієї 

частини Галицько-Волинського літопису був освіченою людиною 

і, очевидно, знав правильну вимову «киріє елейсон», бо це слово 

було і в наших Богослужбах і служило деякий час воєнно-

подячним окликом. Чому ж тоді він не написав курииелисон чи 

кирельисон, а вживає слово керьлѣшь? Не було тут глуму над 

шепелявою вимовою цього слова поляками. Автор, безперечно, в 

даному місці настроєний дещо глумливо, але не в першій поло-

вині фрази («керлѣшь поюща»), а в другій, де підкреслює рев 

при співанні («силенъ гласъ ревуще въ полку ихъ»). Глум над 

самим керьлѣшемь виявився б, напевно, безпосереднім сполучен-

ням реву з керьлѣшемь, наприклад, «керьлѣшь ревуща», а цього 

немає. Отже, назва керьлѣшь – це не насмішка над польською 

вимовою, а назва цієї пісні, яка поширилася серед польських 

воїнів унаслідок повторюваного рефрену пісні «киріє елейсон», 

що співався сильним протяжним голосом (так і в «Bogurodzi-

cy»), і тому саме найбільше був характерний для пісні. В поль-

ській шепелявій вимові цей рефрен звучав як «киріє елейшон», 

звідти назва kerilesz. Редактор Галицько-Волинського літопису 

знав і цю пісню, і її назву так тут навів.  

По-третє, Длугош (кн. XI), говорячи про співання пісні 

«Bogurodzica» в битві під Грюнвальдом, підкреслює також сильний 

голос («carmen sonora voce vociferatus est» – пісню співали 

сильним голосом). Це дуже цікаве, коли згадати наш «силень глась 

ревуще». Длугошу була, безперечно, відома стаття цього літопису 

(була в його джерелі – перемишльському зводі). Чи не є, отже, 

його «sonora voce» свідомим наслідуванням нашого «гласу ре-

вуще», а якщо так, то, очевидно, Длугош розумів керьлѣшь Га-

лицько-Волинського літопису саме як пісню «Bogurodzica»»618. 

  

                                                           
618

 A. Генсьорський. Галицько-Волинський літопис: Процес складання; 

редакції і редактори, с. 69–70. 



204 

Однією з особливостей війська Данила Романо-

вича, як вважають, було перетворення народного 

ополчення із селян у «сильні відділи піхоти»619, тому 

в цієї частини озброєної потуги могли бути певні від-

мінности у військовій музиці, зокрема своєрідному 

гуртовому співі – більш близькому до фольклорного. 

Саме таке мілітарне об’єднання потребувало значної 

уваги священників, дяків. Вони, як знаємо з літо-

пису, теж брали участь у боях. Тобто і в цій сфері му-

зичного мистецтва князівств Галичини й Волині, ко-

ролівства Руси могли бути певні характерности.  

ЦЕРЕМОНІЯЛЬНА МУЗИКА. Ще одним 

типом тогочасного традиційного музичного професіо-

налізму називають церемоніяльну музику. «Салют» 

трубами грали ще в середньовічній Київській державі 

в різних урочистих випадках – при укладанні миру, 

зустрічі послів, поверненні військ із походу і т. п.620 

На мініятюрах Радзивілівського ілюстрованого 

літопису часто бачимо зображення музик із різними 

інструментами з групи аерофонів: прямими сурмами 

й зігнутими трубами (на взірець корнета), мисливсь-

кими рогами тощо. Із цього приводу слушно зазна-

чається, що «особливого розбору вимагає тема труба-

чів»621. Позаяк ця назва відноситься до аерофонів із 

різним зовнішнім виглядом, то маємо всі підстави 

прислухатися до думки Г. Хоткевича. Він у своїй 

праці акцентує увагу на прадавній відмінности між 

                                                           
619

 І. Крип’якевич, Б. Гнатевич, З. Стефанів та інші. Історія українсько-

го війська (від княжих часів до 20-х років XX ст.) / [упор. Б. Якимович].  

4-те вид., змін, і доп. Львів 1992, с. 122. 
620

 В. Беляев. Музыка. История культуры Древней Руси. Домонгольский 

период. Москва – Ленинград 1951, с. 499. 
621

 Б. Рыбаков. Миниатюры Радзивиловской летописи и русские ли-

цевые рукописи Х–ХІІ вв. Из иcтoии культуры древней Руси: исслед. и 

заметки. Москва 1984, с. 216. 



205 

трубою як металевим інструментом і дерев’яною сур-

мою: «У труби затрубили, в сурми засурмили»622. 

 

 
 

Мініятюра Радзивілівського ілюстрованого літопису, яка 

зображає прийом князем Ярославом Володимирковичем боярина 

Петра Бориславовича. Трембітар (?) сповіщає про смерть 

Володимирка Володаревича. 

 

Появу на сторінках літопису музикантів з аеро-

фонами науковці пов’язують із символізацією пере-

моги чи укладення миру, зустрічі послів тощо. Одну з 

мініятюр, яка має пряме відношення до подій у кня-

жому Галичі, але про яку відсутнє конкретне тлума-

чення в тексті, Б. Рибаков відносить до останнього із 

тільки-но перелічених ритуалів. Науковець зауважує, 

що на малюнку зобразили юного Ярослава Володи-

мирковича на троні, у короні й плащі. Він жестом 

відпускає групу бояр у дорожньому одязі. Зліва ба-

чимо мечника з оголеним мечем і трубача623.  

                                                           
622

 Г. Хоткевич. Музичні інструменти українського народу, с. 243. 
623

 Б. Рыбаков. Миниатюры Радзивиловской летописи и русские лице-
вые рукописи Х–ХІІ вв., с. 221. 



206 

У Київському літописі читаємо докладно про 

цю подію таке: «Петро ж поїхав у город і приїхав на 

княжий двір. І тут зійшли назустріч йому із сіней 

слуги княжі, всі в чорних накидках. І, побачивши 

це, Петро здивувався: «Що се є? А коли він зійшов 

на сіни624, то побачив Ярослава [Володимирковича], 

який сидів на отчому місці в чорній накидці і в шап-

ці, а також і всіх мужів його. І поставили Петрові 

стільця, і він сів. Ярослав же, глянувши на Петра, 

розплакався. Петро, не знаючи, сидів, і почав він 

питати: «Що сталося?» І повідали йому: «Бог сеї ночі 

князя взяв»625. Тобто, як думається, в цьому епізоді 

може розповідатися не тільки про урочисту церемо-

нію зустрічі послів, а й гру на трембіті як ритуал 

прощання з померлим626. Хоч Б. Рибаков небезпід-

ставно називає і цього музиканта, як і в поясненнях 

до попередніх мініятюр, «трубачем» (бо трембіта – 

теж труба), але інший вигляд і великі розміри цього 

аерофона (у зріст виконавця)627 переконують у мож-

                                                           
624

 Там «на поверсі, – як вважав Я. Пастернак, – було просторе репре-
зентаційне приміщення, так звані ―сіни‖, в яких стояв княжий престіл, 
відбувалася дума-рада з боярами та приймали... послів» (Я. Пастернак. 
Старий Галич.., с. 162) 

625
 Літопис руський.., с. 258. 

626
 Трембі та (423.121.12) – народний духовий мундштуковий (дульце-

вий) музичний інструмент, рід дерев’яної труби без вентилів і клапанів, 
іноді обгорнутої березовою корою. Довжина цього аерофона, як правило, 
до 3 м, діяметр 30 мм, збільшується у розтрубі; у вузький кінець встав-
ляється дерев’яний, роговий або металевий мундштук (дульце, пищик). 
Висота звукового ряду трембіти залежить від її величини. Мелодію вико-
нують переважно у верхньому регістрі. Трембіта поширена у східній час-
тині Українських Карпат, зокрема на Гуцульщині, у Польщі, Румунії, 
Словаччині, Угорщині. 

627
 М. Тимофіїв у розмові з автором висловив упевненість, що на зга-

даній мініятюрі зображено один із різновидів цього аерофона – коротку 

трембіту. Підтвердженням цього можуть бути міркування ще одного ко-

лекціонера народних інструментів – Любомира Кушлика, який вважає, що 

з «прадавніх часів карпатська трембіта сповіщала переважно лихі вісті, за 

винятком початку коляди і полонинського ходу. Тужливі звуки давали 

https://uk.wikipedia.org/w/index.php?title=%D0%9C%D1%83%D0%BD%D0%B4%D1%88%D1%82%D1%83%D0%BA_(%D0%B4%D0%B5%D1%82%D0%B0%D0%BB%D1%8C_%D0%BC%D1%83%D0%B7%D0%B8%D1%87%D0%BD%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D1%96%D0%BD%D1%81%D1%82%D1%80%D1%83%D0%BC%D0%B5%D0%BD%D1%82%D0%B0)&action=edit&redlink=1
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D1%83%D0%B7%D0%B8%D1%87%D0%BD%D0%B8%D0%B9_%D1%96%D0%BD%D1%81%D1%82%D1%80%D1%83%D0%BC%D0%B5%D0%BD%D1%82
https://uk.wikipedia.org/w/index.php?title=%D0%9C%D1%83%D0%BD%D0%B4%D1%88%D1%82%D1%83%D0%BA_(%D0%B4%D0%B5%D1%82%D0%B0%D0%BB%D1%8C_%D0%BC%D1%83%D0%B7%D0%B8%D1%87%D0%BD%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D1%96%D0%BD%D1%81%D1%82%D1%80%D1%83%D0%BC%D0%B5%D0%BD%D1%82%D0%B0)&action=edit&redlink=1
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A0%D0%B5%D0%B3%D1%96%D1%81%D1%82%D1%80_(%D0%BC%D1%83%D0%B7%D0%B8%D0%BA%D0%B0)
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%A3%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%97%D0%BD%D1%81%D1%8C%D0%BA%D1%96_%D0%9A%D0%B0%D1%80%D0%BF%D0%B0%D1%82%D0%B8
https://uk.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D1%83%D1%86%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%89%D0%B8%D0%BD%D0%B0


207 

ливості внесення конкретизуючого уточнення в під-

писі до останньої мініятюри цього циклу – тут зобра-

жено трембітаря, який «так же само, як і тепер на 

Гуцульщині, оповіщає людей про смерть князя Во-

лодимирка Володаревича»628. Такі ж ритуальні сур-

ми-трембіти були, мабуть, як припускає далі С. Пу-

шик, по всіх «городах» і селах в ареалі середньовіч-

ної Галичини й тужили за померлими й загиблими. 

Усе ж ця приваблива версія, як видається, вимагає 

глибшого дослідження хоча б тому, що трембіту 

тримають двома руками, а не однією лівою, як ба-

чимо на малюнку. Але міг бути прототип короткої 

трембіти, як приміром, на Бойківщині629.  

Оскільки урочистости переважно проходили в 

соборах, де, як знаємо, вірні Східного християнського 

обряду, окрім дзвонів, дзвінків і бил, інші музичні 

інструменти не використовували, то при цьому могли 

розвиватися ті церковні співи, які пов’язувалися з 

певними церемоніями. Наприклад, дещо знаємо про 

спосіб прийому новим князем престолу. Це відбува-

лося за певним традиційним церемоніялом, здебіль-

шого як акт «посадження» на престол, у чому брала 

участь боярська верхівка. Таким способом Данило 

отримав під 1210 роком Галицьке князівство: «Тоді ж 

бояри володимирські й галицькі, ... і воєводи угор-

                                                                                                                                  
знак про похорон, прихід у село ведмедя та злодія» (Т. Шевченко. Жива 

магія народних інструментів. Експрес. Львів (1999/16–22 лют.). 
628

 С. Пушик. Криваве весілля на Каялі, с. 188. 
629

 Гру на двох трубах (дещо подібні до гуцульських трембіт) бачимо на 

одному з малюнків т. зв. Віденської ілюстрованої хроніки. Тут зображено 

шлюб короля Угорщини Карла Роберта з дочкою короля Польщі Вла-

дислава І Локетека (бл. 1260–1333) – Єлизаветою (м. Буда, 6 липня 1320 р.) 

(Композиція угорських хронік 14 століття, с. 139). Мабуть, такий ритуал 

із фраґментами гри на музичних інструментах відбувався при частих тоді 

шлюбах представників знатних родів князівств Галичини й Волині, коро-

лівства Руси з іноземцями (автор висловлює щиру подяку М. Волощуку за 

привернення уваги до цього фраґмента та його пояснення). 



208 

ські посадили князя Данила на столі отця його... у 

церкві святої Богородиці»630. Подібний церковний ри-

туал теж відбувся тоді, коли при володимирських 

боярах, міщанах руських і німцях зачитували грамо-

ту Володимира Васильковича про «оддання» після 

його смерті Мстиславу «землі і всіх городів, і столь-

ного города Володимира... Єпископ же володимир-

ський... благословив Мстислава хрестом воздвижаль-

ним на княжіння»631. 

МИСЛИВСЬКА МУЗИКА. Ще одним чинни-

ком розвитку музичного мистецтва в часи князівств 

Галицьких і Волинських земель, королівства Руси 

могло бути використання музичних інструментів на 

полюванні. Серед багатьох їхніх видів, які побуту-

ють, приміром, серед гуцулів, етномузикологи виді-

ляють ті, гра на яких із прадавніх часів використо-

вується для звуконаслідування співу птахів чи крику 

тварин тощо. Таким способом приваблювали дичину 

на полюванні, яке було важливим видом тогочасного 

промислу. Підтвердженням останнього є відомости 

хроніки під 1254 роком про короля Данила як вправ-

ного мисливця: «Коли ж він їхав до [города] Гру-

бешова, то убив шість вепрів: і сам ото він убив їх 

рогатиною три, а три – отроки його, і дав він м’яса 

                                                           
630

 Літопис руський.., с. 372–373. 
631

 Там само, с. 439. Факт використання конкретного сакрального пісне-
співу при церемонії розставання з київським князем Володимиром Яросла-
вовичем знаходимо в спогадах місійного архиєпископа Бруно Квер-
фуртського (бл. 970 або 974–1009), який десь до 1008 року направлявся до 
печенігів: «Він стояв на одному горбі, ми – на другому. Обнявши хрест, 
який ніс в руках, я виголосив святий гимн: «Петре, чи любиш мене? Паси 
агнці мої!» (Древняя Русь в свете зарубежных источников : учеб. пособ. 
для студентов вузов / М. Бибиков, Г. Глазырина, Т. Джаксон и др.; [ред. 
Е. Мельникова]. Москва 1999, с. 315. Автор висловлює щиру подяку С. Де-
рев’янку за привернення уваги до цього джерела). «Коли закінчено анти-
фон, – читаємо в іншій роботі продовження перекладу спогадів місіоне-
ра, – князь прислав свою старшину до нас» (С. Макарчук. Писемні джере-
ла з історії України, с. 32). 



209 

воям на дорогу»632. Хоч у рукописній пам’ятці прямо 

не згадується про музичні інструменти, але при здо-

бутті такої кількости мисливських трофеїв – для 

управління злагодженими діями всіх мисливців – не 

могли обійтися, як думається, без відповідних сиґна-

лів633. Їх, як знаємо, подавали в ті часи також мис-

ливськими рогами, сурмами. Їхні зображення часто 

бачимо в Радзивілівському ілюстрованому літописі. 

Відомо, що саме тоді, коли Данило «їздив по полю і 

діяв лови»634, вибрав він місце для «города» Холм. 

Раніше – під 1145 роком – згадується в літописі га-

лицький князь Володимирко, який зимою полював у 

Тисменицьких лісах635. 

Пізніше його син Ярослав, маючи 1165 року 

гостем візантійського царевича Андроніка Комнена І 

(бл. 1120–1185), організував лови на зубрів636. Після 

повернення на батьківщину, ставши імператором, він 

розпорядився в пам’ять про перебування 1165 року 

на теренах Галицької землі (батьківщині його матері 

Ірини Володарівни, дочки перемишльського князя 

Володаря Ростиславовича (†1124)637, виконати у своє-

му палаці розписи на взірець тих, які бачив у рези-

денції галицького правителя, зокрема із зображенням 

полювання на зубра638. Вони стали своєрідним унес-

ком до іконографії полювання, під час якого, на фоні 

                                                           
632

 Літопис руський.., с. 414. 
633

 Наприклад, із літопису (21.05.1091 р.) дізнаємося про те, що коли 

князь Всеволод «діяв лови на звірів за Вишгородом, [і] коли розкинули 

тенета, і люди зняли крик» (Там само, с. 130). 
634

 Там само, с. 418. 
635

 ПСРЛ, т. 2, стб. 316. Літопис руський.., с. 286. 
636

 І. Крип’якевич. Галицько-Волинське князівство, с. 59. 
637

 А. Плахонін. Андронік І Комнін. Енциклопедія історії України : 

у 10-ти томах / [гол. редкол. В. Смолій]; Інститут історії України НАН 

України. Київ 2003, т. 1: А–В, с. 86. 
638

 В. Александрович. Невикористаний аргумент для датування Успен-

ського собору в Галичі. Галичина та Волинь у добу середньовіччя, с. 184. 



210 

відповідного звукового тла, могла звучати мисливська 

музика. Адже малярі, очевидно за спогадами замов-

ника, зобразили їзду на конях, полювання із собака-

ми, їхній гавкіт, крики птахів, погоню за оленями й 

цькування зайців, пробитого списом кабана та пора-

неного зубра, сцени із сільського життя639. Таким чи-

ном, подібні приклади переконливо свідчать про за-

хоплення тодішніх широких верств мисливством. Це 

дає можливість припускати наявність спеціяльної 

сиґнальної музики. 

МУЗИКА УЧТ І УРОЧИСТИХ ТРАПЕЗ. Му-

зичне мистецтво теж було важливою складовою кня-

зівсько-дружинних урочистих трапез і учт. Вони 

складали важливу належність щоденного життя на 

княжих дворах. Часто трапези влаштовували на честь 

кого-небудь або відзначення якоїсь події тощо. Така 

організація прийняття їжі надавала ритуалу магіч-

ности, помпезности; особливо тому церемоніялу, який 

був пов’язаний зі святами. Ще парадним застіллям 

відзначали перемоги. Учти теж поставали в ході офі-

ційних прийомів або з нагоди прийняття послів, важ-

ливого чужоземного гостя тощо. Не випадково бен-

кети при князівських дворах у середньовічній Руси 

вважалися, як відзначено в сучасних дослідженнях, 

важливою складовою внутрішньої та зовнішньої 

політики640. 

Про прадавні – ще дохристиянські – традиції 

подібних громадських зібрань у Подністров’ї свідчать 

археологічні розкопки типового давньоруського міста, 

яким вважають слов’янське поселення Х–ХІ ст. в 

селі Єкимауци Резинського району Молдови. Викли-

                                                           
639

 За Л. Войтовичем (Б. Томенчук. Галич і Мала Галицька земля ХІІ–
ХІІІ ст. Історична топографія городищ. Івано-Франківськ 2016, с. 37–38. 

640
 Див., приміром: А. Мадей-Вуйцік. Бенкети при князівських дворах 

Русі як елемент внутрішньої та зовнішньої політики Х–ХІІ ст. Студент-
ські історичні зошити / [ред. М. Кугутяк]. Івано-Франківськ (2015/6), с. 4. 



211 

кає зацікавлення розкопана в центрі городища за-

глиблена будівля площею 30×4,5 м. Її небезпідставно 

вважають приміщенням «громадського призначення, 

де здійснювалися колективні трапези»641. Довгу будів-

лю відкрито археологами на Зимнівському городищі 

(неподалік Володимира). Вона подібна до зведених 

західними слов’янами не житлових споруд-контин. 

У них, як вважається, проводилися народні збори, 

влаштовувалися ритуальні бенкети-братчини й куль-

тові церемонії642. Дослідники княжого двору в Тере-

бовлі теж виявили довгі будинки-контини Х–ХІ ст., в 

яких могли проводитися жертовні бенкети643. Обидві 

споруди близько рубежу Х–ХІ ст. припинили своє 

функціонування. Під час дослідження галицького 

княж-двору на «Золотому току», Я. Пастернак при-

пускає, що «внизу мала бути ще просторіша «грид-

ниця», де передусім приміщалась особиста сторожа-

ляйбгвардія князя, відбувалися великі учти для 

княжої дружини й численних гостей»644. 

                                                           
641

 І. Винокур, Б. Тимощук. Давні слов’яни на Дністрі. Ужгород 1977, с. 

98. У прибалтійських слов’ян подібного типу громадські будинки були 

відомі ще в XII ст. під назвою контини. Про них дослідники довідалися з 

німецьких хронік, де зауважено, що в такому приміщенні «навколо були 

розставлені лави і столи, тому що тут відбувалися наради і зібрання; сюди 

сходилися в певні дні і години, щоб бенкетувати або обговорювати свої 

справи» (Там само, с. 99). 
642

 І. Коваль. Вітольд Ауліх та археологічні студії княжого Галича, 

с. 199. 
643

 Б. Тимощук. Теребовль – місто Галицької Русі. Галич і Галицька зем-

ля, с. 125. Велелюдні зібрання того часу, як дізнаємося з фольклору, пере-

слідували передусім вирішення спільних, життєво важливих питань. 

У переказі, що вийшов із Закарпаття, оповідається, як ще в часи тутешньо-

го слов’янського князя Лаборця «зійшлися на нараду люди. І вони весело 

гостилися» (В. Мельник. Історична правдивість фольклору.., с. 108). 
644

 Я. Пастернак. Старий Галич.., с. 162. Лейб-гвардія (нім. Leibgarbe) – 

особиста охорона монарха, а також привілейовані війська в його державі 

(Новий словник іншомовних слів, с. 344). 



212 

На сторінках Волинських хронік часто згаду-

ється про подібні багатолюдні бенкети: «А якось, 

коли він [Данило] на пиру веселився...»645. Теж в од-

ній із приміток сучасного перекладу Першої волин-

ської хроніки читаємо покликання на Василя Тати-

щева (1686–1750), який на основі старовинних дже-

рел так зображав Романа Мстиславовича: «Багато ве-

селився з вельможами, але п’яним ніколи не був»646. 

Про веселощі згадується в «Хроніці...» Феодосія Со-

фоновича: «Князи пинскиї Феодоръ, Диомид и Юриї, 

веселячися, приѣхали к Василку з питиємъ, допома-

гаючи єму веселя із звитязства»647; відомо, що «Мар-

колт Німець запросив до себе на обід усіх князів: 

Василька, Льва і Войшелка. Почали обідати, пити й 

веселитися»648. 

Підтвердженням того, що музика була важ-

ливою складовою князівсько-дружинних учт, можуть 

бути міркування М. Грушевського стосовно музики й 

співу та випивок як обов’язкових атрибутів тодішніх 

свят, забав, товариських зібрань. При цьому історик 

цитує правило одного з київських митрополитів, 

який рекомендував духовним особам покидати обіди 

й бенкетування з моменту, коли починається «ігра-

ніє, плесаніє і гуденіє», і взагалі цуратися «начина-

нія і игранія і бесовского пѣнія і блудного глумленія» 

бенкетів649. Із цього можемо зробити висновок, що 

                                                           
645

 Літопис руський.., с. 388. 
646

 Там само, с. 368. Щоправда, новітні студії про В. Татищева вика-
зують часту фальсифікацію джерел, цитованих російським дослідником 
(див. приміром: А. Толочко. “История Российская” Василия Татищева: 
источники и известия. М.: Новое литературное обозрение. Київ 2005. 
(Historia Rossica). 

647
 Ф. Софонович. Хроніка з літописців стародавніх, с. 157. 

648
 М. Грушевський. Історія України-Руси, т. 3: До року 1340. Київ 

1993, с. 94. 
649

 Там само, с. 387. 



213 

для посилення веселощів на учти могли запрошува-

тися професійні актори й артисти – скоморохи. 

Водночас, як думається, у процесі проведення 

учт не лише відбувалося таке, що засуджувалося 

Церквою, а й виконувалися пісні-хвали, твори епосу 

тощо.  

У ході учт могли теж співатися «заздравні ча-

ші», покаянні вірші. Останні появляються не пізніше 

XV ст. Їх визначають як словесно-музичний жанр по-

залітургійної лірики. Відомо, що українська профе-

сійна музика того часу «являла собою досить розви-

нену систему богослужбових (літургійних) і поза-

службових жанрів. У пісенних рукописах XV–XVI ст. 

появляються піснеспіви для виконання різних поза-

літургійних обрядів (найчастіше монастирських). Це 

заздравні чаші, вірші покаянні, що були, очевидно, 

єдиними творами професійної лірики. У пісенних 

збірниках зазначалося кілька варіянтів виконання 

цих творів: традиційний знаменний, великий знамен-

ний, демественний, який вирізнявся особливою уро-

чистістю. Одним із найдавніших зразків покаянних 

віршів є «Плач Адама», який, як і всі ранні покаянні 

вірші, сформувався на основі літургійної поезії»650.  

Саме на таких приємних зібраннях міг відбува-

тися міжетнічний взаємообмін досягненнями у сфері 

музичного мистецтва. Адже прийом іноземних гостей 

передбачав проведення учт, на які чужоземці часом 

прибували зі своїми музикантами. Підтвердженням 

цього може бути розповідь про «входження» 1150 ро-

ку Ізяслава Мстиславовича у Київ. Князь влаштував 

для угорських і київських вельмож великий бенкет. 

На ньому грали угорські музиканти – «скомоні» і 

«багато киян приходило і зі здивуванням дивилися 

                                                           
650

 О. Дзюба, Г. Павленко. Літопис найважливіших подій культурного 
життя в Україні (Х – середина ХVІІ ст.) : посіб.-довід. Київ 1998, с. 111. 



214 

гру і слухали скомонів угорських»651. Тобто, як заува-

жують дослідники, Київський літопис акуратно ок-

реслює свято після звитяги в березні 1151 року, ри-

царський турнір652. 

Немало історичних фактів свідчать про розви-

ток інструментальної культури та широке побутуван-

ня музичного мистецтва в князівсько-дружинному се-

редовищі й серед простих людей середньовічної Руси. 

Передусім бачиться важлива роль музичних інстру-

ментів, музикантів і співаків у військовій потузі 

зверхників князівств Галичини й Волині, королівства 

Руси, що мало не тільки певний вплив на розвиток 

особливостей військової музики, а й було запорукою 

бойових перемог. Поважне місце в мистецтві належа-

ло церемоніяльній і мисливській музиці. Не обходи-

лися без музичної творчости на учтах і урочистих 

трапезах, що теж сприяло її розвитку. Адже тут зву-

чали не тільки величальні пісні, а й сприймалися 

мистецькі композиції професійних співців-рапсодів, 

передусім, напевно, на героїчні теми. Зрозуміло, у 

цьому значиму роль займало майстерне використання 

різних музичних інструментів, характер і комбіну-

вання їхніх звучань, притаманний репертуар тощо. 

Запорукою розвою мистецтва могла бути конкуренція 

між музикантами, адже передовсім запрошували тих, 

хто був кращим у виступах, майстерніше творив свої 

композиції та прославився ними. 

                                                                                                                                                

 

 

 

 

  

                                                           
651

 Цит. за: Л. Корній. Історія української музики, с. 84. 
652

 ПСРЛ, т. 2, стб. 416. 



215 

 

 

 

ПІСЛЯМОВА 

 

Додані нові відомости до попереднього окреслення 

музичної культури князівства Романовичів, а згодом 

королівства Руси цієї династії сприяють кращому ба-

ченню результатів поліетнічної мистецької творчости 

в згаданому ареалі. Подальший огляд доступних ар-

хеологічних матеріялів, використання лаконічних 

свідчень літописів і хронік, творів середньовічного 

малярства, досягнень етнографії, історичного мово-

знавства тощо дозволив почерпнути немало відомос-

тей про значну роль музики в житті людей Галицької 

та Волинської земель княжої доби й неабиякий, як 

на той час, рівень розвою тут зазначеного жанру мис-

тецтва. Передусім цьому сприяв їхній соціяльно-еко-

номічний розвиток, що створив умови для продов-

ження та розквіту духовних традицій середньовічної 

Києворуської держави. Зв’язок із народно-національ-

ними коренями фольклорних жанрів, зокрема базу-

вання музичної культури на місцевій передхристиян-

ській синкретичній обрядовости, взаємозбагачення 

мистецтва різних етносів тощо стали надійним під-

ґрунтям подальшого поступу української музики, її 

етногенезу в ареалі держави Романовичів. Значиму 

роль відігравали міждержавні зв’язки, жвава тор-

гівля тощо. У часи їхнього розвитку тут відбувалось 

інтенсивне зміцнення Церкви, продовжувався розвій 

гимнографії, її насичення місцевими словесно-музич-

ними особливостями. Водночас прилучення широких 

народних мас до християнства сприяло збагаченню 

новою тематикою календарно-обрядового фольклору. 

Саме в цей період зароджуються українські билини й 



216 

історичні пісні. Значна їхня частина виникла та 

присвячена подіям на теренах князівств Галичини й 

Волині, королівства Руси.  

Поширене тут книгописання сприяло розповсю-

дженню богослужбової літератури не тільки у своїх 

землях, а й суміжних. Разом із місцевими редакція-

ми церковно-правових норм нотовані книги створю-

вали передумови для процесу адаптації візантійсько-

болгарських піснеспівів на українському ґрунті.  

Церковна музика княжої доби прямо чи опосе-

редковано пов’язана з характерним регіональним сак-

ральним монументальним, станковим і книжковим 

малярством. У свою чергу вони інтегруються засоба-

ми слова. Завдяки належности малярства й музики 

до Церкви, вони відігравали провідну роль у мистецт-

ві, оскільки мали можливість розвиватись як профе-

сійні (підготовка кадрів, тяглість традицій, нотопис 

тощо). Розвій різних жанрів мистецтва зумовлювався 

та визначався тогочасним поступом книжности й 

освіти, зокрема музичної. 

Розвитку музичних обдарувань людей сприяла 

на перших порах участь у дохристиянських релігій-

них дійствах. Музика була не просто важливою скла-

довою церковного обряду, а незамінним засобом 

соціялізації особистости – її виховання та навчання. 

Мистецькій освічености людей сприяло колективне 

виконання церковних піснеспівів, читання Старого й 

Нового Завіту, як давніх поважних засобів розповсю-

дження музичних відомостей і едукаційних основ їх-

нього засвоєння. Цьому теж допомагало ознайомлен-

ня з іконописом тощо. Значиме місце серед предмет-

них засобів мистецької педагогіки займали музичні 

іграшки. 

У князівстві Романовичів, королівстві Руси 

значного розширення набула сфера інструментального 

музикування. Запозичені від інших народів музичні 



217 

інструменти побутували не тільки при княжих і бояр-

ських дворах чи загалом у міському середовищі, а й у 

сільському, серед простих людей. Завдяки цьому фор-

мувалися професійні музики, удосконалювалися му-

зичні інструменти, народжувалися нові жанри. Як 

наслідок музичне мистецтво набувало національного, 

зокрема етнорегіонального забарвлення.  

Упорядкування віднайдених фактів, дещо інше 

акцентування сприяло кращому відстеженню форму-

вання багатонаціонального музичного мистецтва в 

цьому регіоні середньовічної Руси, доповненню опуб-

лікованих «Нарисів…». Підтверджено розвій дохрис-

тиянських вірувань як однієї із засад поступу музи-

ки, збагачено органологічні відомости, у тому ширше 

окреслено складові дзвонарства, зокрема побутування 

неоднакових за формою дзвонів і дзвіниць. Показано 

існування в одному місті різних складових музичної 

культури, доповнено її іконографію. Відзначено появу 

нових версій стосовно літописного Митуси й прикру 

тяглість тиражування курйозних відомостей про ньо-

го. Водночас ця історична постать свідчить про чи-

малу кількість яскравих музично-обдарованих осіб у 

княжу добу. 

Традиційні форми професіоналізму (церковна, 

військова й церемоніяльна музика, пісенна епіка, 

розважально-побутові жанри тощо), професійне на-

вчання та писемна фіксація (нотопис) сакральних спі-

вів були передумовою інтегрування давньоукраїнської 

музичної культури князівств Галицької та Волинсь-

кої земель, королівства Руси у світовий мистецький 

процес. Поступово в такій поважній частині вселюд-

ської культури значиме місце займали відповідні 

руські/українські елементи. 

Нові археологічні матеріяли, віднайдені писем-

ні джерела, опубліковані студії медієвістів, потрібні 

уточнення доповнюють попередні реконструкції роз-



218 

витку поліетнічної музичної культури на теренах 

історичної Волині та Галичини, допомагають чіткішо-

му окресленню складових, сприяють розширенню 

уявлень про значну роль музики в житті людей цього 

ареалу й неабиякий, як на той час, рівень її розвою 

на теренах нашого краю. 

Продовження детального дослідження археоло-

гічних пам’яток, зокрема згаданих у звітах експе-

дицій, які працювали на теренах Західної України, 

скрупульозний аналіз речового матеріялу, розпороше-

ного по музейних фондах Галича, Івано-Франківська, 

Києва і, навіть, Санкт-Петербурга, нові студії руко-

писних джерел, творів малярства тощо сприятимуть 

повнішій систематизації наших уявлень про музику 

цього регіону давньої України, допоможе глибшому 

науковому осмисленню фактів розвою музичного мис-

тецтва в ареалі Галицько­Волинських земель упро-

довж ХІІ–XIV ст., як одного з етапів генези й станов-

лення української музики, ще одного свідчення про 

матеріяльний й духовний аспект життя нашого на-

роду.  

Важливою перспективою подальших студій мо-

же бути врахування того факту, що нині чи не кожна 

велика бібліотека Європи має збірки давньослов’ян-

ських рукописів. Чотири томи таких пам’яток із за-

кордонних збірок недавно опублікувала відроджена 

Санкт-Петербурзька археографічна експедиція653. За-

уважено, що українські медієвісти майже не викорис-

товують комплекс переважно латиномовних писемних 

джерел 500–1500 pp. (його з 1826 року публікують у 

Німеччині під узагальненою назвою «Monumenta Ger-

maniae Historica» (MGH – «Пам’ятки історії Німеч-

чини»). Серія «Scriptores» цього комплексу тепер на-

лічує понад 100 томів (кожен із них обсягом близько 

                                                           
653

 Л. Войтович. Якби було більшим море... (Передмова). М. Волощук. 
«Русь» в Угорському королівстві (ХІ – друга половина ХIV ст.), с. 9. 



219 

600 сторінок). Нині MGH оцифровані й доступні 

через мережу Інтернет. Цікаво, що в німецьких нара-

тивах, як відомо, є чимало відомостей про середньо-

вічну Русь, переважно галицько-волинських князів і 

королів, переплетених різними політичними й матри-

моніяльними зв’язками з німецькими правителями. 

Дотичні відомости до історії наших земель відна-

йдуться в чеських хроніках (опубліковані в серії «Mo-

numenta Bohemiae Historica» (МВН – «Пам’ятки чесь-

кої історії»), передовсім «Історії короля Пржемисла 

Оттокара» (між 1155 і 1170–1230) і «Розповіді про 

погані роки по смерті Пржемисла Оттокара» та ін.654 

Встановлено, що в чеських хроніках ХІІІ–ХІV ст. 

значна їхня група пов’язана з духовною культурою655. 

Опрацювання нових джерел допоможе, зокрема, 

конкретизувати скандинавський і великоморавський 

впливи у сфері музичної культури Галицьких земель 

і Волині доби Середньовіччя. Усе це сприятиме по-

дальшому пізнанню цього виду мистецтва. 

  

                                                           
654

 Л. Войтович. Якби було більшим море.., с. 9–11. 
655

 В. Адамович. Русь у чеських хроніках ХІІІ–ХІV ст. Студентські 
історичні зошити. Приурочено 350-й річниці надання місту Станиславову 
Магдебурзького права / [ред. М. Кугутяк]; Прикарпат. націонал. ун-т 
ім. В. Стефаника, Ін-т історії, політології та міжнарод. відносин. Івано-
Франківськ (2012/3), с. 4. 



220 

 

 

 

AFTERWORD 

 

The new information added to the previous outline of 

the musical culture of the Romanovychs Principality, 

and later the Rus’ Kingdom, contributes to a better 

understanding of the results of multiethnic artistic 

pursuits in this area. A further review of available 

archaeological materials, the usage of concise evidence 

from chronicles, medieval paintings, achievements in 

ethnography, historical linguistics, and more allowed us 

to gather a lot of information about the significant role 

of music in the lives of the people of Galicia and 

Volhynia in the Princely era and the remarkable level of 

development of this art genre for that time. This was 

primarily due to their socioeconomic development, 

which created the conditions for the continuation and 

flourishing of the spiritual traditions of the medieval 

Kyivan Rus’ state. The connection with the national 

roots of folklore genres, in particular, the basis of 

musical culture on local pre-Christian syncretic rituals, 

the mutual enrichment of art of different ethnic 

groups, etc. became a reliable basis for the further 

development of Ukrainian music and its ethnogenesis in 

the area of the Romanovychs state. Interstate relations 

and lively trade were among the factors that played a 

significant role here.  During the period of their deve-

lopment, the Church has significantly improved its 

position, and hymnography continued to develop, being 

saturated with local verbal and musical characteristics. 

At the same time, the conversion of the masses to 

Christianity contributed to the enrichment of calendar 

and ritual folklore with new themes. It was during this 



221 

period that Ukrainian bylynas and historical songs were 

born. A significant part of them originated and were 

dedicated to events in the principalities of Galicia and 

Volhynia, Rus’ Kingdom. 

The book writing that was common here cont-

ributed to the spread of liturgical literature not only in 

their own lands but also in neighboring ones. Together 

with local editions of church legal norms, the notated 

books created the prerequisites for the process of adap-

ting Byzantine-Bulgarian hymns to Ukrainian culture.  

The church music of the Princely era is directly 

or indirectly connected with the characteristic regional 

sacred monumental, easel, and book painting. In turn, 

they are integrated by means of words. Due to the 

affiliation of painting and music with the Church, they 

played a leading role in art, as they had the opportunity 

to develop as professional activities (training, continui-

ty of traditions, music notation, etc.). The development 

of various genres of art was conditioned and determi-

ned by the progress of books and education, including 

music education. 

At first, the development of people’s musical 

talents was fostered by participation in pre-Christian 

religious events. Music was not just an important com-

ponent of the church rite, but an indispensable means 

of socializing individuals, educating, and training 

them. The collective performance of church hymns, 

reading the Old and New Testaments, as ancient and 

respected means of disseminating musical information 

and the educational foundations of their acquisition, 

contributed to people’s artistic education. Familiari-

zation with iconography helped among other things. 

Musical toys occupied a significant place among the 

subject matter of art pedagogy. 

In the Romanovychs Principality, the Rus’ King-

dom, the sphere of instrumental music has greatly 



222 

expanded. Musical instruments were used not only in 

the courts of princes and boyars or in the urban 

environment in general, but also in rural areas, among 

ordinary people. Thanks to this, professional musicians 

were educated, musical instruments were improved, and 

new genres were born. As a result, musical art acquired 

national, in particular, ethical and regional features.  

The compilation of the found facts and a slightly 

different emphasis contributed to a better tracing of 

the formation of multinational musical art in this 

region of medieval Rus’, supplementing the published 

«Essays...». The author confirms the development of 

pre-Christian beliefs as one of the foundations of the 

development of music, expands on the organological 

information, including a broader outline of the com-

ponents of bell-ringing, in particular the usage of bells 

and bell towers of different shapes. The «Essays…» 

show the existence of different components of musical 

culture in one city and supplement its iconography. The 

author notes the emergence of new versions of the 

Mytusa from the chronicles and the unfortunate con-

tinuity of the replication of bizarre information about 

him. At the same time, this historical figure testifies to 

a considerable number of bright musically gifted per-

sons in the prince’s era. 

Traditional forms of professional music (church, 

military, and ceremonial music, song epics, entertain-

ment- and household-related genres, etc.), professional 

training, and written recordings (notation) of sacred 

singing were prerequisites for the integration of the 

ancient Ukrainian musical culture of Galician-Volhy-

nian Principality of the Rus’ Kingdom into the global 

artistic process. Gradually, the relevant Ruthenian/Uk-

rainian elements took a significant place in such an 

important part of the universal culture. 



223 

New archaeological evidence, newly discovered 

written sources, studies published by medievalists, and 

necessary clarifications complement previous recon-

structions of the development of the historical Volhynia 

and Galicia, contribute to a clearer definition of the 

components of multiethnic musical culture, and help 

expand our understanding of the significant role of 

music in the lives of people in this area and the remar-

kable level of development of this art genre in our 

region at the time. 

Continued detailed research of archaeological 

evidence, in particular those mentioned in the reports 

of expeditions that worked in the Western Ukraine, 

scrupulous analysis of material scattered throughout 

the museum collections of Halych, Ivano-Frankivsk, 

Kyiv, and even St. Petersburg, new studies of manucript 

sources, and more, will contribute to a more complete 

systematization of our understanding of the music of 

this region of ancient Ukraine, and will help us to 

understand more deeply the scientific facts of the 

development of the musical art of the Galician-Volhy-

nian Principality of the Rus’ Kingdom as one of the 

stages of the genesis and formation of Ukrainian music, 

another testimony to the material and spiritual aspects 

of the life of our people.  

An important prospect for further research may 

be to take into account the fact that almost every major 

library in Europe now has collections of Old Slavonic 

manuscripts. Four volumes of such monuments from 

foreign collections have recently been published by the 

revived St. Petersburg Archaeographic Expedition656. It 

is noted that Ukrainian medievalists almost never use 

                                                           
656

 Voitovych, L. (2014). Yakby bulo bilshym more... [If the sea were 
bigger...] (Preface). Voloshchuk, M. «Rus» v Uhorskomu korolivstvi (XI – druha 
polovyna XIV st.): suspilno-politychna rol, mainovi stosunky. Ivano-Frankivsk, 
p. 9. 



224 

the complex of written sources of 500-1500 which are 

predominantly written in Latin (they has been published 

in Germany since 1826 under the general title «Monu-

menta Germaniae Historica» (MGH – «Documents of 

German History»). The «Scriptores» series of this 

complex now includes more than 100 volumes (each of 

them is about 600 pages long). The MGH is now digi-

tized and available online. Interestingly, the German 

narratives contain a lot of information about medieval 

Rus’, mostly about Galician-Volhynian princes and 

kings, intertwined with various political and matrimo-

nial ties to German rulers. Tangential information 

about our lands can be found in Czech chronicles 

(published in the Monumenta Bohemiae Historica series 

(MBH – «Documents of Chezh History»), primarily 

«The History of King Przemysl Ottokar», «The Tale of 

the Bad Years after the Death of Przemysl Ottokar», 

and others.657 It has been established that in the Czech 

chronicles of the thirteenth and fourteenth centuries a 

significant group of them is associated with the 

culture658. The study of new sources will be particularly 

useful for specifying the Scandinavian and Great 

Moravian influences in the field of musical culture of 

the Galician and Volhynian lands in Middle ages. All 

this will contribute to a more comprehensive research. 

 

  

                                                           
657

 Voitovych, L. (2014). Yakby bulo bilshym more... pp. 9–11. 
658

 Adamovych, V. (2012). Rus u cheskykh khronikakh XIII–XIV st. [Rus’ 
in Czech chronicles of the thirteenth and fourteenth centuries]. Studentski 
istorychni zoshyty. Dedicated to the 350th anniversary of Stanislaviv being 
granted the Magdeburg Law. Ivano-Frankivsk: Vasyl Stefanyk Precarpathian 
National University, Institute of History, Political Science and International 
Relations, 3, p. 4. 



225 

 

 

 

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ  

 

1. Центральний державний історичний архів України, 
м. Львів (далі – ЦДІАУЛ), ф. 138, спр. 18 (Фотографії дзво-
нів забраних австрійськими властями під час Першої 
світової війни з території Галичини та їх картосхема (1916), 
17 арк.  

2. ЦДІАУЛ, ф. 138, спр. 19 (Списки місцевостей повітів Мєле-
цького, Мостиського, Ніского, Перемиського, Переворсь-
кого, Рава-Руського, Ропчицького, Рудківського, Ряшівсько-
го, Самбірського, Сяноцького, Старосамбірського, Сколів-
ського, Тарнобжеського, Турківського, Жидачівського, у 
яких австрійські власті сконфіскували дзвони. 1916–1917), 
155 арк.  

3. ЦДІАУЛ, ф. 138, спр. 20 (Списки місцевостей повітів Чеса-
нівського, Долинського, Дрогобицького, Добромильського, 
Городоцького, Ярославського, Яворівського, Калуського, 
Кольбушовського, Короснянського, Ліського та Ланцутсь-
кого, у яких австрійські власті сконфіскували дзвони. 1916–
1917), 131 арк.  

4. Адамович В. Русь у чеських хроніках ХІІІ–ХІV ст. Студент-
ські історичні зошити. Приурочено 350-й річниці надання 
місту Станиславову Магдебурзького права / [ред. М. Кугу-
тяк]; Прикарпат. нац. ун-т ім. В. Стефаника, Ін-т історії і 
політології. Івано-Франківськ : Лілея-НВ, 2012, № 3, с. 4–6. 

5. Александрович В. Мистецтво Галицько-Волинської держа-
ви / НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. 
Львів, 1999, 132 с. 

6. Александрович В. Невикористаний арґумент для датування 

Успенського собору в Галичі. Галичина та Волинь у добу се-
редньовіччя. До 800-річчя з дня народження Данила Гали-
цького [=Істор. та культуролог. студії. 2001. 3] / НАН Ук-
раїни, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів, 2001, 
с. 183–186. 

7. Александрович В. Відкриття малярської спадщини Гали-

цько-Волинського князівства XIII століття. Княжа доба: 
історія і культура / [відп. ред. В. Александрович]; НАН Ук-
раїни, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича.  Львів, 2011, 
вип. 4, с. 154–179. 



226 

8. Александрович В. Два стилі найстарших ікон Перемишля. 

Княжа доба: історія і культура / [відп. ред. В. Александ-
рович]; НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. 
Львів, 2014, вип. 8, с. 271–298. 

9. Антонович М. Дещо про українську церковну монодію та 

про назви знаменний і київський розспіви. Musica sacra : 
зб. ст. з історії укр. церков. музики / [вст. ст., наук. ред., 
упор., прим. Ю. Ясіновський; перек. А. Ясіновський]; Ін-т 
українозн. ім. І. Крип'якевича HAH України. Львів, 1997, 
вип. 3, с. 71–92. 

10. Антонович М. Церковний спів Старокиївської доби / [під-

гот. до друку Н. Сиротинська, Ю. Ясіновський]. Καλοφωνία: 
наук. зб. ст. і матер. з іст. церков. монодії та гимнографії / 
[ред. К. Ганнік, Ю. Ясіновський]. Львів : Вид-во Україн-
ського Католицького Університету, 2014, чис. 7, с. 224–237. 

11. Arro E. Die altrussische Glockenmusik. Eine musikslavistische 

Untersuchung.  Musica Slavica.  Beiträge zur Musikgeschichte 
Osteuropas. Wiesbaden, 1977, S. 77–159. 

12. Археология Прикарпатья, Волыни и Закарпатья (ранне-
славянский и древнерусский периоды) / В. Аулих, И. Свеш-
ников, В. Цыгылык и др.; [oтв. ред. А. Черныш]; АН УССР, 
Ин-т обществ. наук. Киев, 1990, 190 с. 

13. Археологія Української РСР: у 3-х томах, т. 1. Київ : Наук. 
думка, 1971, 452 с.; т. 3 : ранньослов’янський та давньо-
руський періоди / [відп. ред. В. Довженок]. 1975, 504 с. 

14. Атлас української мови: у 3-х томах, т. 1. Київ :  Наук. 
думка, 1984, 499 с. 

15. Аулих В. Торговля. Археология Прикарпатья, Волыни и 
Закарпатья (раннеславянский и древнерусский периоды) / 
В. Аулих, И. Свешников, В. Цыгылык и др.; [отв. ред. 
А. Черныш]; АН УССР, Ин-т обществ. наук. Киев, 1990, 
с. 93–96. 

16. Ауліх В., Ґерета І., Пеняк С. Археологічні пам’ятки При-
карпаття і Волині ранньослов’янського і давньоруського 
періодів. Київ : Наук. думка, 1982, 268 с.  

17. Бабишин С. Школа та освіта Давньої Русі (ХІ – перша 
половина ХІІІ ст.). Київ : Вища школа, 1973, 88 с. 

18. Багрій Р. Особливості соціально-економічного та культур-

ного розвитку давньоруського Львова. Матеріали і дослі-
дження з археології Прикарпаття і Волині : зб. ст. Львів : 
Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича, 1995, вип. 6, с. 250–
258. 

19. Балега Ю. Дзвона срібного гомін призабутий. Карпатський 
край. Ужгород, 1991, 12 лют., с. 5. 



227 

20. Беляев В. Музыка. История культуры Древней Руси. До-
монгольский период. Москва – Ленинград : Изд-во АН 
СССР, 1951, с. 492–509. 

21. Бечек М. Польсько-руські конфлікти ХІІ ст.: тактика і ме-

тоди ведення бойових дій. Студентські історичні зошити : 
спеціальний випуск, присвячений українсько-польським від-
носинам Х–ХХІ століть / [ред. М. Кугутяк, перекл. з польс. 
М. Саведчук]; Прикарпат. нац. ун-т ім. В. Стефаника, Ін-т 
історії, політології та міжнарод. відносин. Івано-Фран-
ківськ : Лілея-НВ, 2016, № 7, с. 5–15. 

22. Бибиков С. Древнейший музыкальный комплекс из костей 
мамонта: Очерк материальной и духовной культуры па-
леолитического человека. Киев : Наук. думка, 1981, 108 с. 

23. Бичко З. Діалектна лексика Опілля. Львів : Фенікс, 1997, 
136 с. 

24. Білінський В. Москва ординська (ХІІІ–ХVІ століття) : 
історичне дослідження. Вид. 3-тє. Київ : А-БА-БА-ГА-ЛА-
МА-ГА, 2023, 656 с. 

25. Боянівська М. Освіта, книгописання, книгозбірні. Історія 
української культури : у 5-ти томах, т. 2: Українська куль-
тура ХІІІ – першої половини ХVII століть / [редкол. тому 
Я. Ісаєвич (гол. ред.), Ю. Ясіновський, Л. Войтович та 
інші]. Київ : Наук. думка, 2001, с. 241–255. 

26. Брюсова В. Монументальная живопись Древней Руси ХI–

XVI веков. Триста веков искусства. Искусство Европейс-
кой части СССР. Москва : Искусство, 1976, с. 90–143. 

27. Buda U. Poszątki kształcenia muzycznego w Przemyślu (do 

XIX Wieku). Musica Galiciana: Kultura muzyczna Galicji w 
kontekście stosunków polsko-ukraińskich (od doby piastowsko-

książęcej do roku 1945), t. III. [redakcją L. Mazepy]. Materialy 
Sesji Naukowej, 10–13 kwietnia 1997 r. w Rzeszowie. Rze-
szów, 1999, s. 51–57. 

28. Буко А., Дзєньковский Т., Ґолуб С. Холм доби Данила Ро-

мановича у світлі результатів найновіших розкопок. Гали-
чина та Волинь у добу середньовіччя. До 800-річчя з дня 
народження Данила Галицького [=Історичні та культуроло-
гічні студії, вип. 3] / [відп. ред. Я. Ісаєвич]; Ін-т українозн. 

ім. І. Крипʼякевича НАН України. Львів, 2001, с. 187–190. 
29. Бурковська Л. Українська житійна ікона ХІV–XVI ст. 

Єдність змісту і композиції. Історія релігій в Україні: ма-
тер. VIII міжнародного круглого столу (Львів, 11–13 трав. 
1998 р.). Львів : Логос,  1998, с. 36–37. 

30. Busch-Salmen G. Spielmann. Das neue Lexikon der Musik: in 
vier Bänden. Band 4: Reih bis Z. Stuttgart – Weimar : Verlag 
J. B. Metzler, 1996, S. 353. 

https://www.twirpx.com/file/2787146/
https://www.twirpx.com/file/2787146/


228 

31. Василик Р. Зішестя в ад. Словник українського сакрального 
мистецтва / [ред. М. Станкевич]; НАН України. Ін-т наро-
дозн. Львів : Ін-т народозн. НАН України, 2006, с. 103. 

32. Вербич С. Ойконімікон України: минуле й сьогодення (на 

матеріалі Тернопільщини). Мовознавство : наук.-теорет.  
ж-л Ін-ту мовозн. ім. О. Потебні НАН України та Укр. 
мовно-інфор. фонду України. Київ, 2016, № 1, с. 31–54. 

33. Винокур І. Літописний Полоний (до 1000-ліття міста). Київ-
ська Старовина : іст.-філол. ж-л. / [ред. П. Толочко]. Київ, 
1999, № 1, с. 33–39. 

34. Винокур І., Тимощук Б. Давні слов’яни на Дністрі : іст.-
краєзн. нариси. Ужгород : Карпати, 1977, 112 с. 

35. Витвицький В. Український музичний Львів. Його ж. За 
океаном : зб. ст. / [ред.-упоряд. Ю. Ясіновський]. Львів, 
1996, с. 9–15. 

36. Віденський Октоїх. Codex Vindobonensis Slavicus 37 / Ви-
дання факсимільного типу. Київ : Горобець, 2019, 608 с., іл. 

37. Владышевская Т. Византийская музыкальная эстетика и ее 

влияние на певческую культуру Древней Руси. Византия и 
Русь / [сост. Т. Князевская]. Москва : Наука, 1989, с. 145–149. 

38. Владышевская Т. Музыка Древней Руси. Вагнер Г., Вла-
дышевская Т. Искусство Древней Руси. Москва : Искусство, 
1993, 255 с. 

39. Вовк Х. Студії з української етнографії та антропології. 
Київ : Мистецтво, 1995, 336 с. 

40. Водяний Б. До витоків народної інструментальної музики 

Західного Поділля. Четверта конференція дослідників на-
родної музики червоноруських (галицько-володимирських) 
та суміжних земель = «Conferentia Investigatorum Musicae 
Popularis Russiae Rubrae Regionumque Finitimarum» : мате-
ріали / [ред.-упоряд. Б. Луканюк]. Львів : ВДМІ, 1993, 
с. 67–73. 

41. Войтович Л. Король Данило Романович та історія Галицько-
Волинської держави в дослідженнях інституту україно-

знавства ім. І. Крип’якевича НАН України. Доба Короля Да-
нила в науці, мистецтві, літературі : матер. Міжнар. наук. 
конф. (29–30 лист. 2007 р., Львів). Львів, 2008, с. 98–119. 

42. Войтович Л. Коли було зруйновано Успенський собор у 

Галичі. Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-
Франківськ : Лілея-НВ, 2018, вип. 3, с. 107–118. 

43. Волощук М. «Русь» в Угорському королівстві (ХІ – друга 
половина ХIV ст.): суспільно-політична роль, майнові сто-
сунки, міграції / [ред. Л. Войтович]. Івано-Франківськ : 
Лілея-НВ, 2014, 496 с. 



229 

44. Волощук М. Князь і король Данило Романович у житті 

міста Галича ХІІІ сторіччя. Галич : зб. наук. пр. / [ред. 
М. Волощук]. Івано-Франківськ : Лілея-НВ, 2017, вип. 2, 
с. 127–147. 

45. Волощук М. Мовою джерел? Термінологічні аспекти історіо-
графічного державонайменування на прикладі Галицької 

землі Х–XIV ст. Середньовічна Русь: проблеми термінології 
[=Colloquia Russica, series II, vol. 4] / [ред. М. Волощук, 
В. Нагірний]. Івано-Франківськ – Краків : Лілея-НВ, 2018, 
с. 265–295. 

46. Волощук М., Паршин І. Johann de Ladimiria: до проблем 
етнічного походження капелана сілезького князя Генріха VI 

Доброго. Галичина : наук. і культ.-просвіт. краєзн. часоп. / 
[ред. М. Кугутяк]. Івано-Франківськ, 2018, вип. 31, с. 50–63. 

47. Волощук М., Домбровський Д. Князь Данило Романович та 
угорські королі 1205–1235 рр. (у відповідь Володимирові 

Александровичу). Частина 1. Галичина : наук. і культ.-прос-
віт. краєзн. часоп. / [наук. ред. М. Волощук]. Івано-Фран-
ківськ, 2020, вип. 33, с. 37–59. 

48. Воробйова О., Тіц О. Аналіз і реставрація Успенського со-

бору ХІІ ст. в Галичі. Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Воло-
щук]. Івано-Франківськ : Лілея-НВ, 2017, вип. 2, с. 220–246. 

49. Вуйцик В. Графіті ХІІ–ХV століть церкви святого Пантелей-

мона в Галичі. Записки Наукового Товариства імені Шев-
ченка, т. ССХХХІ: Праці Комісії спеціальних (допоміжних) 
історичних дисциплін / [ред. Я. Дашкевич, О. Купчинський]. 
Львів, 1996, с. 189–194. 

50. Вуйцик В. Нова пам’ятка давньоруської білокам’яної різь-

би. Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-Фран-
ківськ : Лілея-НВ, 2019, вип. 4, с. 172–180. 

51. Габорак М. Топонімія Покуття та деяких прилеглих тери-
торій. Етимологічний словник-довідник. Івано-Франківськ : 
Місто НВ, 2013, 932 с. 

52. Галицко-Волынская летопись. Подготовка текста, пер. и ком-

мент. О. Лихачева. Памятники литературы Древней Руси: 
ХІІІ век / вступ. ст. Д. Лихачев; [общ. ред. Л. Дмитриева и 
Д. Лихачев]. Москва : Худож. литер., 1981, с. 234–425.  

53. Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]; ДВНЗ «Прикар-
пат. нац. ун-т ім. В. Стефаника». Івано-Франківськ : Лілея-
НВ, 2016, вип. 1, 216 с. 

54. Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]; ДВНЗ «При-
карпат. нац. ун-т ім. В. Стефаника». Івано-Франківськ : 
Лілея-НВ, 2017, вип. 2, 288 с. 

https://www.academia.edu/38423046/Johann_de_Ladimiria_%D0%B4%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D0%B1%D0%BB%D0%B5%D0%BC%D0%B8_%D0%B5%D1%82%D0%BD%D1%96%D1%87%D0%BD%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BF%D0%BE%D1%85%D0%BE%D0%B4%D0%B6%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D1%8F_%D0%BA%D0%B0%D0%BF%D0%B5%D0%BB%D0%B0%D0%BD%D0%B0_%D1%81%D1%96%D0%BB%D0%B5%D0%B7%D1%8C%D0%BA%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BA%D0%BD%D1%8F%D0%B7%D1%8F_%D0%93%D0%B5%D0%BD%D1%80%D1%96%D1%85%D0%B0_VI_%D0%94%D0%BE%D0%B1%D1%80%D0%BE%D0%B3%D0%BE_in_%D0%93%D0%B0%D0%BB%D0%B8%D1%87%D0%B8%D0%BD%D0%B0_%D0%BD%D0%B0%D1%83%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D0%B9_%D1%96_%D0%BA%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%BD%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D1%81%D0%B2%D1%96%D1%82%D0%BD%D1%96%D0%B9_%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%94%D0%B7%D0%BD%D0%B0%D0%B2%D1%87%D0%B8%D0%B9_%D1%87%D0%B0%D1%81%D0%BE%D0%BF%D0%B8%D1%81_2018_%D0%92%D0%B8%D0%BF_31_%D0%A1_50_63
https://www.academia.edu/38423046/Johann_de_Ladimiria_%D0%B4%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D0%B1%D0%BB%D0%B5%D0%BC%D0%B8_%D0%B5%D1%82%D0%BD%D1%96%D1%87%D0%BD%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BF%D0%BE%D1%85%D0%BE%D0%B4%D0%B6%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D1%8F_%D0%BA%D0%B0%D0%BF%D0%B5%D0%BB%D0%B0%D0%BD%D0%B0_%D1%81%D1%96%D0%BB%D0%B5%D0%B7%D1%8C%D0%BA%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BA%D0%BD%D1%8F%D0%B7%D1%8F_%D0%93%D0%B5%D0%BD%D1%80%D1%96%D1%85%D0%B0_VI_%D0%94%D0%BE%D0%B1%D1%80%D0%BE%D0%B3%D0%BE_in_%D0%93%D0%B0%D0%BB%D0%B8%D1%87%D0%B8%D0%BD%D0%B0_%D0%BD%D0%B0%D1%83%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D0%B9_%D1%96_%D0%BA%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%BD%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D1%81%D0%B2%D1%96%D1%82%D0%BD%D1%96%D0%B9_%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%94%D0%B7%D0%BD%D0%B0%D0%B2%D1%87%D0%B8%D0%B9_%D1%87%D0%B0%D1%81%D0%BE%D0%BF%D0%B8%D1%81_2018_%D0%92%D0%B8%D0%BF_31_%D0%A1_50_63
https://www.academia.edu/38423046/Johann_de_Ladimiria_%D0%B4%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D0%B1%D0%BB%D0%B5%D0%BC%D0%B8_%D0%B5%D1%82%D0%BD%D1%96%D1%87%D0%BD%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BF%D0%BE%D1%85%D0%BE%D0%B4%D0%B6%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D1%8F_%D0%BA%D0%B0%D0%BF%D0%B5%D0%BB%D0%B0%D0%BD%D0%B0_%D1%81%D1%96%D0%BB%D0%B5%D0%B7%D1%8C%D0%BA%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BA%D0%BD%D1%8F%D0%B7%D1%8F_%D0%93%D0%B5%D0%BD%D1%80%D1%96%D1%85%D0%B0_VI_%D0%94%D0%BE%D0%B1%D1%80%D0%BE%D0%B3%D0%BE_in_%D0%93%D0%B0%D0%BB%D0%B8%D1%87%D0%B8%D0%BD%D0%B0_%D0%BD%D0%B0%D1%83%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D0%B9_%D1%96_%D0%BA%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%BD%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D1%81%D0%B2%D1%96%D1%82%D0%BD%D1%96%D0%B9_%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%94%D0%B7%D0%BD%D0%B0%D0%B2%D1%87%D0%B8%D0%B9_%D1%87%D0%B0%D1%81%D0%BE%D0%BF%D0%B8%D1%81_2018_%D0%92%D0%B8%D0%BF_31_%D0%A1_50_63
https://www.academia.edu/38423046/Johann_de_Ladimiria_%D0%B4%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D0%B1%D0%BB%D0%B5%D0%BC%D0%B8_%D0%B5%D1%82%D0%BD%D1%96%D1%87%D0%BD%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BF%D0%BE%D1%85%D0%BE%D0%B4%D0%B6%D0%B5%D0%BD%D0%BD%D1%8F_%D0%BA%D0%B0%D0%BF%D0%B5%D0%BB%D0%B0%D0%BD%D0%B0_%D1%81%D1%96%D0%BB%D0%B5%D0%B7%D1%8C%D0%BA%D0%BE%D0%B3%D0%BE_%D0%BA%D0%BD%D1%8F%D0%B7%D1%8F_%D0%93%D0%B5%D0%BD%D1%80%D1%96%D1%85%D0%B0_VI_%D0%94%D0%BE%D0%B1%D1%80%D0%BE%D0%B3%D0%BE_in_%D0%93%D0%B0%D0%BB%D0%B8%D1%87%D0%B8%D0%BD%D0%B0_%D0%BD%D0%B0%D1%83%D0%BA%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D0%B9_%D1%96_%D0%BA%D1%83%D0%BB%D1%8C%D1%82%D1%83%D1%80%D0%BD%D0%BE_%D0%BF%D1%80%D0%BE%D1%81%D0%B2%D1%96%D1%82%D0%BD%D1%96%D0%B9_%D0%BA%D1%80%D0%B0%D1%94%D0%B7%D0%BD%D0%B0%D0%B2%D1%87%D0%B8%D0%B9_%D1%87%D0%B0%D1%81%D0%BE%D0%BF%D0%B8%D1%81_2018_%D0%92%D0%B8%D0%BF_31_%D0%A1_50_63
http://catalog.odnb.odessa.ua/opac/index.php?url=/auteurs/view/222541/source:default
http://catalog.odnb.odessa.ua/opac/index.php?url=/auteurs/view/222541/source:default
http://catalog.odnb.odessa.ua/opac/index.php?url=/auteurs/view/222541/source:default
http://catalog.odnb.odessa.ua/opac/index.php?url=/auteurs/view/222541/source:default


230 

55. Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]; ДВНЗ «При-
карпат. нац. ун-т ім. В. Стефаника». Івано-Франківськ : 
Лілея-НВ, 2018, вип. 3, 296 с. 

56. Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]; ДВНЗ «При-
карпат. нац. ун-т ім. В. Стефаника». Івано-Франківськ : 
Лілея-НВ, 2019, вип. 4, 224 с. 

57. Галич і Галицька земля в державотворчих процесах Ук-
раїни : матер. Міжнар. ювіл. наук. конф. / [ред. В. Коно-
ненко]. Івано-Франківськ – Галич : Плай, 1998, 350 с. 

58. Галицко-Волынская летопись / [подготовка текста, пер. и 

коммент. О. Лихачева]. Памятники литературы Древней 
Руси : ХІІІ век / [вст. ст. Д. Лихачев; общ. ред. Л. Дмит-
риева и Д. Лихачев]. Москва : Худож. лит., 1981, с. 234–
425. 

59. Галицько-Волинська держава : Передумови виникнення, 
історія, культура, традиції : тези доп. та повід. (Галич, 19–
21 серп. 1993 р.). Львів, 1993, 135 с. 

60. Галицько-Волинська держава: історія, постаті, культура : 
бібліогр. покажч., присвяч. 810-річному ювілею Галицько-
Волинської держави / [уклад. В. Дволітка, вступ. ст. І. Драб-
чук, відп. за вип. Л. Бабій]; ОУНБ ім. І. Франка. Івано-
Франківськ, 2009, 64 с. 

61. Галицько-Волинський літопис. Дослідження. Текст. Комен-
тар / [ред. М. Котляр]. Київ : Наук. думк, 2002, 400 с. 

62. Handschin J. Musikgeschichte im Überblick. Luzern : Räber, 
1948, 432 s. 

63. Hannick C. Die Bedeutung der Glocken in byzantinischen und 

slavischen Klöstern und Städte. Information, Kommunikation 
und Selbstdarstellung in mittelalterlichen Gemeinden / [=Schrif-
ten des Historischen Kollegs. Kolloquium 40] / [hrsg. A. Ha-

verkamp u. E. Müller-Luckner]. München, 1998, S. 1–23. 

64. Гарднер И. Богослужебное пение русской православной 
церкви: в 2-х томах, т. І: Сущность, система и история. 
Москва : Православный Свято-Тихоновский Богословский 
институт, 2004, 498 с. 

65. Гербільський Г. Період феодальної роздробленості Русі. 

Львів – столиця Галицько-Волинського князівства. Історія 
Львова: короткий нарис. Львів : Вид-во Львівського ун-ту, 
1956, с. 7–47. 

66. Головко О. Місто в житті княжої Русі: проблеми мето-

дології. Середньовічна Русь: проблеми термінології / [=Col-
loquia Russica, series II, vol. 4] / [ред. М. Волощук, В. На-
гірний]. Івано-Франківськ – Краків : Лілея-НВ, 2018, 
с. 199–204. 

http://catalog.odnb.odessa.ua/opac/index.php?url=/auteurs/view/222541/source:default
http://catalog.odnb.odessa.ua/opac/index.php?url=/auteurs/view/222541/source:default
http://catalog.odnb.odessa.ua/opac/index.php?url=/auteurs/view/222541/source:default
http://catalog.odnb.odessa.ua/opac/index.php?url=/auteurs/view/222541/source:default


231 

67. Голубець М. Мистецтво. Історія української культури / [ред. 
І. Крип’якевич]. Київ : Либідь, 1994, с. 426–591. 

68. Гончаров В. Райковецкое городище. Киев : Изд-во АН УССР, 
1950, 149 с. 

69. Гончар О. Збруцький ідол: основні підходи до його інтер-

претації. Студентські історичні зошити / [ред. М. Воло-
щук]. Івано-Франківськ, 2020, № 12, с. 4–9. 

70. Горда-Цибко О. Пам’ятки Княжої Доби на археологічно-
бібліографічній виставці Ставропігійського інституту у 
Львові 1888–1889 років. Княжа доба: історія і культура / 
[ред. В. Александрович]; НАН України, Ін-т українозн. 
ім. І. Крип’якевича. Львів, 2014, вип. 8, с. 389–395. 

71. Гординський Я. Уривок Псалтири ХІІІ–ХІV в. Записки 
Наукового товариства імени Шевченка : наук. часоп., при-
свяч. перед усім українській історії, фільольоґії й етногра-
фії, т. СVІ / [ред. М. Грушевський]. Львів, 1911, с. 5–24. 

72. Гордієнко Д. «Слово о полку Ігоревім» на сторінках ча-
сопису «Сіверянський Літопис» (1995–2012). Княжа доба: 
історія і культура / [ред. В. Александрович]; НАН Украї-
ни, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів, 2013, вип. 7, 
с. 272–294. 

73. Грабовецький Б. Солеварні промисли Прикарпаття в період 
Київської Русі. Київська Русь: культура, традиції : зб. 
наук. пр. / [ред. Я. Ісаєвич]; АН Української РСР, Ін-т су-
спільних наук. Київ : Наук. думка, 1982, с. 35–38. 

74. Грабовецький В. Нарис історії Галича. З найдавніших часів 
до початку ХХ ст. Галич, 1997, 244 с. 

75. Грамоти ХІV ст. / [=Пам’ятки укр. мови] / [упор., вступ, 
комент. і слов.-покажч. М. Пещак]. Київ : Наук. думка, 
1974, 256 с. 

76. Грамота Константинопольського патріарха Тимофія про 
надання Великому Скиту права ставропігії. Великий Скит у 
Карпатах : у 3-томах, т. 2 : Великий Скит у документах і 
матеріалах XVII–XХI ст. / [ред. М. Кугутяк]. Івано-Фран-
ківськ : Манускрипт-Львів, 2015, № 6, с. 32–33. 

77. Григоренко О. З історії релігійного життя вірменської гро-
мади в Кам’янці-Подільському. Історія релігій в Україні : 
матер. VIII міжнар. кругл. столу (Львів, 11–13 трав. 
1998 р.). Львів : Логос, 1998, с. 68–70. 

78. Грицай М. Перлини народної творчості. Український фольк-
лор. Критичні матеріали : зб. ст. / [укладачі С. Бисикало, 
Ф. Борщевський]. Київ : Вища шк., 1978, 288 с. 

79. Грица С. Мелос української народної епіки. Київ : Наук. 
думка, 1979, 248 с. 

80. Грица С. Час і простір у фольклорі, його стратифікація у 
зв’язку з етнографічним регіонуванням України. Українська 



232 

художня культура : навч. посіб. / [ред. І. Ляшенко]. Київ : 
Либідь, 1996, с. 148–170. 

81. Грінченко М. Історія української музики : монографія.  
2-е вид. / [ред. І. Соневицький]. Нью-Йорк : Український 
музичний інститут, 1961, 192 с. 

82. Грушевський М. Історія України-Руси : в 11-ти томах, 
12 кн. [= Пам’ятки іст. думки України] / [гол. редкол. П. Со-
хань], т. 2 : ХІ–ХІІІ вік. Київ : Наук. думка, 1992, 
634 с.; т. 3: До року 1340. Київ, 1993, 592 с. 

83. Грушевський М. Історія української літератури : у 6-ти то-
мах, 9 кн., т. 1 [=Літературні пам’ятки України] / упоряд. 
В. Яременко; передм. П. Кононенко; приміт. Л. Дунаєв-
ська]. Київ : Либідь, 1993, 392 с.  

84. Грушевський М. Історія української літератури : у 6-ти то-
мах, 9 кн., т. 2 [=Літературні пам’ятки України] / [упоряд. 
В. Яременко; приміт. С. Росовецький]. Київ : Либідь, 1993, 
264 с. 

85. Грушевський М. Історія української літератури : у 6-ти 
томах, 9 кн., т. 3 [=Літературні пам’ятки України] / [упо-
ряд. В. Яременко; приміт. С. Росовецький]. Київ : Либідь, 
1993, 285 с. 

86. Грушевський М. Історія української літератури : у 6-ти то-
мах, 9 кн., т. 4,  кн. 1: Усна творчість пізніх княжих і пере-
ходових віків ХІІІ–XVII [=Літературні пам’ятки України] / 
[упоряд. О. Таланчук; приміт. С. Росовецький]. Київ : Ли-
бідь, 1994, 336 с. 

87. Грушевський М. Історія української літератури : у 6-ти то-
мах, 9 кн., т. 4, кн. 2: Усна творчість пізніх княжих і пере-
ходових віків ХІІІ–XVII [=Літературні пам’ятки України] / 
[упоряд. Л. Копаниця; приміт. С. Росовецький]. Київ : 
Либідь, 1994, 320 с. 

88. Грушевський М. Історія української літератури : у 6-ти то-
мах, 9 кн., т. 5, кн. 1: Культурні і літературні течії на 
Україні в XV–XVI вв. і перше відродження (1580–1610 рр.) 
[=Літературні пам’ятки України] / [упоряд. та приміт. 
C. Росовецький]. Київ : Либідь, 1995, 256 с. 

89. Грушевський М. Історія української літератури : у 6-ти то-
мах, 9 кн., т. 5, кн. 2: Перше відродження (1580–1610 рр.) 
[=Літературні пам’ятки України] / [упоряд. О. Дідух; при-
міт. С. Росовецький]. Київ : Либідь, 1995, 352 с.  

90. Гудима А. До методології поглядів на історію запроваджен-

ня християнства в Русі-Україні. Історія релігій в Україні : 
Матер. VІІІ Міжнарод. круглого столу 11–13 травня 1998 
року. Львів : Логос, 1998, с. 79–80. 

91. Гупало В. Апотропеїчні предмети з літописного Звениго-

рода. Княжа доба: історія і культура / [відп. ред. В. Алек-

http://www.inst-ukr.lviv.ua/files/k-doba_4/02-gupalo.pdf
http://www.inst-ukr.lviv.ua/files/k-doba_4/02-gupalo.pdf


233 

сандрович]; НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Кри-
п’якевича.  Львів, 2011, вип. 5, с. 17–36. 

92. Гупало В. Звенигород і Звенигородська земля у XI–XIII сто-
літтях (соціоісторична реконструкція) / [наук. ред. 
Л. Войтович]. Львів : Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича 
НАН України, 2014, 532 с. 

93. Гуревич А. Средневековый мир: культура безмолвствующего 
большинства. Москва : Искусство, 1990, 396 с. 

94. Ґенсьорський А. Значення форм минулого часу в Галицько-
Волинському літопису. Київ, 1957, 88 с. 

95. Ґенсьорський А. Галицько-Волинський літопис : Процес 
складання, редакції і редактори. Київ : Вид-во АН Україн-
ської РСР, 1958, 104 с. 

96. Ґенсьорський  А.  Галицько-Волинський літопис: Лексичні, 
фразеологічні та стилістичні особливості. Київ : Вид-во 
АН Української РСР, 1961, 284 с. 

97. Ґолембйовська-Тобіаш А., Домбровський Д. Дракон Успен-
ського собору в Галичі з польської дослідницької перспек-

тиви / [ред. М. Волощук; перекл. з пол. І. Тимар]. Галич : 
зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ : Лілея-
НВ, 2019, вип. 4, с. 27–63. 

98. Ґолуб С. Холм доби Данила Романовича у світлі результатів 

найновіших розкопок. Галичина та Волинь у добу серед-
ньовіччя. До 800-річчя з дня народження Данила Галиць-
кого / Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича НАН України 
[=Історичні та культурологічні студії 2001. 3]. Львів, 2001, 
с. 187–190. 

99. Даркевич В. Произведения западного художественного ре-
месла в Восточной Европе (Х–ХІV вв.). Москва : Наука,  
1966, 148 с. 

100. Даркевич В. Путями средневековых мастеров. Москва : 
Наука, 1972, 191 с. 

101. Даркевич В. Светское искусство Византии. Произведения 
византийского художественного ремесла в Восточной Евро-
пе Х–ХІІІ века. Москва : Искусство, 1975, 350 с. 

102. Даркевич В. Музыканты в искусстве Руси и вещий Боян. 

«Слово о полку Игореве» и его время / [ред. Б. Рыбаков]. 
Москва : Наука, 1985, с. 322–342. 

103. Дейвіс Н. Європа : Історія / [пер. з анг. П. Таращук, О. Ко-
валенко]. Київ : Вид-во Соломії Паличко «Основа», 2001, 
1463 с. 

104. Дейвіс Н. Боже ігрище: історія Польщі / [пер. з анг. П. Та-
ращук]. Київ : Вид-во Соломії Павличко «Основа», 2008, 
1080 с. 



234 

105. Дзвоники, яким майже три тисячі років… і плюс : інформ. 
тижневик. Чортків, 2008, 3 вер., № 33, с. 12. 

106. Дзира Я. Дилецький Микола Павлович. Енциклопедія 
історії України : у 10-ти томах / редкол.: В. Смолій (голова) 
та ін.; Інститут історії України НАН України. Київ : Наук. 
думка, 2004, т. 2: Г – Д, с. 383–384. 

107. Дзюба О., Павленко Г. Літопис найважливіших подій культур-
ного життя в Україні (Х – середина ХVІІ ст.) : посіб.-довід. 
Київ : «АртЕк», 1998, 200 с. 

108. Древняя Русь в свете зарубежных источников : учеб. 
пособ. / М. Бибиков, Г. Глазырина, Т. Джаксон и др.; [ред. 
Е. Мельникова]. Москва : Логос, 1999, 608 с. 

109. Древняя Русь. Город. Замок. Село / Г. Борисевич, В. Дарке-
вич, А. Кирпичников и др.; [oбщ. ред. Б. Рыбаков]. Москва : 
Логос, 1985, 433 с. 

110. Дуда І. Збруцький ідол. Тернопільський енциклопедичний 
словник: у 4-х томах, т. 1: А – Й / [редкол.: Г. Яворський 
та ін.]. Тернопіль : Видавничо-поліграфічний комбінат 
«Збруч», 2004, с. 640. 

111. Дубровіна Л. Кодикологія та кодикографія української ру-
кописної книги / АН України, Ін-т рукописів Центр. наук. 
б-ки ім. В. Вернадського, Ін-т укр. археографії. [=Проблеми 
едиційної та камеральної археографії: історія, теорія, ме-
тодика, вип. 13]. Київ, 1992, 262 c. 

112. Духовна спадщина Давнього Галича : наук. зб. / І. Скочи-
ляс, В. Фрис. Львів : Український католицький універси-
тет, 2018, 168 с. 

113. Есипова М. Било в традициях древних религий: хрис-

тианство и буддизм. Церковное пение в историко-литур-
гическом контексте: Восток – Русь – Запад: Гимнология. 
Кн. 3: Матер. Междунар. науч. конф. (Москва, 15–19 мая 
2000 г.) / [ред. И. Лозовая]. Москва : Прогресс-Традиция, 
2003, с. 87–93. 

114. Жолтовський П. Художнє лиття на Україні в ХІV–
XVIII ст. Київ : Наук. думка, 1973, 132 с. 

115. Загнітко К. Поширення григоріанського хоралу в Україні. 

Українська музика : наук. часоп., щокварт. / [ред. І. Пила-
тюк, Л. Кияновська, У. Граб]. Львів : ЛНМА імені М. В. Ли-
сенка, 2018, чис. 3, с. 14–20. 

116. Залізняк Л. Стародавня історія України. 2-ге вид., доп. 
Київ : Темпора, 2019, 640 с. 

117. Запаско Я. Пам’ятки книжкового мистецтва: Українська 
рукописна книга. Львів :  Світ, 1995, 480 с. 

118. Запаско Я. Скрипторій волинського князя Володимира Ва-

сильковича. Записки Наукового Товариства імені Шев-



235 

ченка, т. CCXXV: Праці історико-філософської секції / [ред. 
О. Купчинська].  Львів, 1993, с. 185–193. 

119. Зінків І. Бандура як історичний феномен / НАН України, 
Ін-т мистецтвознавства, фольклористики та етнології  
ім. М. Т. Рильського. Київ : ІМФЕ ім. М. Т. Рильського, 
2013, 448 с. 

120. Зинкив И. Украинско-польские средневековые лировидные 

инструменты: попытка сравнительного анализа. Ars inter 

Culturas / [red. naczelny J. Chaciński]; Akademia Pomorska w 

Słupsku. Słupsk, 2018, s. 65–77. 

121. Зінків І. Про створення каталогу середньовічних музичних 

інструментів із території  України. Українська культура: 
минуле, сучасне, шляхи розвитку : наук. зб. Мистецтво-
знавство / [упор. і наук. ред. В. Виткалов]. Рівне : РДГУ, 
2020, вип. 34, с. 9–18. 

122. Іваницький А. Українська народна музична творчість : навч. 
посіб. Київ : Муз. Україна, 1990, 336 с. 

123. Исаевич Я. Культура Галицко-Волынской Руси. Вопросы исто-
рии / [ред. В. Трухановский]. Москва, 1973, № 1, с. 92–107. 

124. Ісаєвич Я. Культура Галицько-Волинських земель : Доба се-

редньовіччя. Галицько-Волинська держава: передумови ви-
никнення, історія, культура, традиції : тези доп. та повід. 
(Галич, 19–21 серп. 1993 р.). Львів, 1993, с. 3–5. 

125. Ісаєвич Я. Проблема походження українського народу: 

Історіографічний і політичний аспект. Україна: культурна 
спадщина, національна свідомість, державність : зб. наук. 
праць / [відп. ред. Я. Ісаєвич]; HAH України, Ін-т україно-
знавства ім. І. Крип'якевича. Львів, 1995, вип. 2, с. 3–17. 

126. Ісаєвич Я. Галицько-Волинська держава / НАН України,  
Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів, 1999, 40 с. 

127. Ісаєвич Я. Галич – Галицьке князівство – Галичина: юві-

лейні роздуми. Галич і Галицька земля в українському дер-
жавотворенні. Івано-Франківськ : Плай, 1999, с. 18–26. 

128. Ісаєвич Я. Історія Галицько-Волинської держави Івана Кри-

п’якевича. Крип’якевич І. Галицько-Волинське князівство.  
2-е вид., із змін. і доп. / [відп. ред. Я. Ісаєвич]; Ін-т українозн. 
ім. І. Крип’якевича НАН України. Львів, 1999, с. 5–14.  

129. Ісаєвич Я. Галицько-Волинське князівство доби Данила Гали-

цького та його нащадків. Галичина та Волинь у добу серед-
ньовіччя. До 800-річчя з дня народження Данила Галицько-
го / Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича НАН України. Львів, 
2001 (Історичні та культурологічні студії. 2001. 3), с. 3–12. 

130. Історія мистецтва від найдавніших часів до сьогодення / 
[заг. ред. С. Фартінг; Передм. Р. Корк]. Харків : Viva, 2019, 
576 с. 



236 

131. Історія міст і сіл Української РСР : у 26-ти томах, т. : Іва-

но-Франківська обл. / [ред. О. Чернов]; АН УРСР, Інститут 
історії. Київ : Голов. ред. УРЕ АН УРСР, 1971, 640 с. 

132. Історія України. Вид. 3-тє, перероб. і доп. / [відп. ред. 
Ю. Сливка; кер. авт. кол. Ю. Зайцев]. Львів : Світ, 2002, 
520 с. 

133. Історія української культури. Вид. 2-е, доп.: у 2-х томах, 
т. 1: Мітологія. Побут. Письменство. Вінніпег : Клюб прия-
телів української книжки, 1964, 480 с. 

134. Історія української літератури : у 12-ти томах / [гол. ред-
кол. В. Дончик], т. 1: Давня література (Х – перша поло-
вина XVI ст.) / [ред. Ю. Пелешенко, М. Сулима]. Київ : 
Наук. думка, 2013, 840 с. 

135. Історія української музики : у 7-ми томах. Друге вид.: 
перероб., доп. / [редкол. Г. Скрипник (гол.) та ін.]; НАН 
України. ІМФЕ ім. М. Т. Рильського. Київ, 2016, т. 1: Від 
найдавніших часів до XVIII ст., кн. 1: Народна музика. 
О. Богданова, С. Грица, Р. Гусак та ін., 440 с. 

136. Казанский П. О призыве к богослужению в Восточной 

Церкви. Труды Первого археологического съезда в Москве, 
т. 1. Москва, 1871, с. 300–318. 

137. Караванський С. Практичний словник синонімів україн-
ської мови. Київ : Орій, 1993, 472 с. 

138. Каргер М. Древний Киев. Очерки по истории материальной 
культуры древнерусского города : у 2-х томах, т. 1. Москва – 
Лениград : Изд-во АН СССР, 1958, 572 с. 

139. Карпов В. Звон металла. Техника молодежи : науч.-попул. и 
лит.-худ. ж-л. Москва, 1984, № 3, с. 43–46. 

140. Катрій Ю., о. Пізнай свій обряд: Літургійний рік Україн-
ської католицької Церкви. Нью-Йорк : Вид-во ОО. Васи-
ліян, 1976, 485 с. 

141. Кирієнко Г. Усні джерела Галицько-Волинського літопису. 

Народна творчість та етнологія / [ред. Г. Скрипник]; НАН 
України. ІМФЕ ім. М. Т. Рильського. Київ, 2008, № 1, 
с. 75–79. 

142. Кінан Е. Чи міг Ярослав Галицький 1185 року стріляти в 

султанів? Кінан, Едвард. Російські історичні міфи. Київ : 
Критика, 2001, с. 256–272. 

143. Кіндратюк Б. Літописні згадки про музичне мистецтво 

Галицько-Волинської держави. Галичина : наук. і культ.-
просвіт. краєзн. часоп. / [ред. М. Кугутяк]. Івано-Фран-
ківськ, 1999, № 3, с. 162–170. 

144. Кіндратюк Б. Музичне мистецтво Галицько-Волинської дер-

жави в археологічних пам’ятках. Галичина та Волинь у 
добу середньовіччя. До 800-річчя з дня народження Данила 



237 

Галицького / [ред. Я. Ісаєвич]. Львів : Ін-т українозн.  
ім. І. Крип’якевича НАН України, 2001. (Історичні та куль-
турологічні студії. 2001. 3), с. 242–248.  

145. Кіндратюк Б. Літописи про музику в Галицько-Волинській 

державі. Минуле і сучасне Волині та Полісся: Ковель і ко-
вельчани в історії України та Волині : матер. ХІІ Всеукр. 
наук. істор.-краєзн. конф., присв. 12-й річниці Незалеж-
ності України і 485-й річниці надання Ковелю Магдебур-
зького права (м. Ковель, 23–24 жовтня 2003 р.): у 2-х час-
тинах, ч. 2. Луцьк : Надстир’я, 2003, с. 168–169. 

146. Кіндратюк Б. Павло Жолтовський – один із фундаторів 

української кампанології. Волинська ікона: дослідження та 
реставрація : наук. зб., вип. 11: Матер. ХІ міжнар. наук. 
конф. (м. Луцьк, 3–4 лист. 2004 р.). Луцьк, 2004, с. 40–43. 

147. Кіндратюк Б. Дзвонарське мистецтво на гуцульських гон-

чарних виробах ХІХ – початку ХХ століття. Вісник При-
карпатського університету. Мистецтвознавство / [гол. 
редкол. М. Станкевич]. Івано-Франківськ : Плай, 2005, 
вип. VІІІ, с. 51–57. 

148. Кіндратюк Б. Музичне мистецтво Галицько-Волинського 

князівства. Старий Луцьк : наук.-інфор. зб. Луцьк : Волин-
ська обласна друкарня, 2005, вип. ІІ, с. 66–71.  

149. Кіндратюк Б. Музичне мистецтво Волині в XIV – початку 

XV ст. З’їзд європейських монархів у Луцьку в 1429 році : 
матер. ІІІ Міжнар. конф., присвяч. 580-й річниці з’їзду 
(Луцьк, 24 січня 2009 р.) / [упор. Г. Марчук]. Луцьк, 2009, 
№ 2, с. 66–70. 

150. Кіндратюк Б. Митуса Дмитро (13 ст.). Українська музична 
енциклопедія. т. 3: Л–М / [гол. редкол. Г. Скрипник]. Київ : 
ІМФЕ НАНУ, 2011, с. 395. 

151. Kindratiuk B. To the History of Bell-Ringing Kyiv Rus’. 

Вісник Прикарпатського університету. Мистецтвознавст-
во / [гол. редкол. М. Станкевич]. Івано-Франківськ, 2014, 
№ 28–29, ч. І, с. 160–166. 

152. Кіндратюк Б. Дзвонарська культура України : монографія 
[=Історія укр. музики: Дослідження, вип. 19 / [ред. Ю. Ясі-
новський]; Ін-т українознав. ім. І. Крип’якевича НАН Украї-
ни]. 2-ге, випр. і доп. вид. Івано-Франківськ : Вид-во При-
карпат. нац. ун-ту ім. В. Стефаника, 2015, 912 с.+ CD. 

153. Kindratiuk B. The origins of bell-ringing in Kievan Rus. 

Journal of the International Society for Orthodox Church 
Music / [ed. I. Moody, M. Takala-Roszczenko]. Joensuu, 2016, 

№ 2, р. 37‒43. 
154. Кіндратюк Б. Вокальні жанри княжої доби на сторінках 

«Історії української літератури» Михайла Грушевського. 



238 

Наукові записки Тернопільського національного педагогіч-
ного університету імені Володимира Гнатюка. Серія : мис-
тецтвознавство / [ред. О. Смоляк]. Тернопіль, 2017, № 1, 
с. 113–120. 

155. Кіндратюк Б. «Історія української літератури» Михайла 
Грушевського як органологічне джерело : моногр. Вид. 2-ге, 
випр. і доп. / [ред. Ю. Ясіновський]. Івано-Франківськ : 
Прикарпат. нац. ун-ту ім. В. Стефаника, 2017, 202 с. 

156. Кіндратюк Б. Образ скомороства в «Історії української літе-

ратури» Михайла Грушевського. Народна творчість та ет-
нологія / [ред. Г. Скрипник]; НАН України, ІМФЕ 
ім. М. Рильського. Київ, 2017, № 2, с. 22–31. 

157. Kindratiuk B. Musical art of the Galician-Volynian prin-

cipality. Modern culture studies and art history: an experience 

of Ukraine and EU : Collective monograph. Riga : Izdevniecība 

«Baltija Publishing», 2020, р. 202‒219.  
158. Кіндратюк Б. Музична культура князівств Галицької та Во-

линської земель, королівства Руси (ХІІ–XIV ст.): нові під-

ходи і відомости. Українська музика : наук. часоп. / [ред. 
Н. Сиротинська]. Львів : ЛНМА ім. М. В. Лисенка, 2021. 
Чис. 1 (39), с. 85–103. 

159. Кіндратюк Б. Перипетії дзвонарства церкви св. Пантелей-

мона біля Галича (ХІІ‒ХХІ ст.). Проблеми кобзарознавства 
та етноінструментології : матер. наук.-практ. конф.  
І-го Міжнар. з’їзду кобзарознавців і етноорганологів імені 
Миколи Будника (Ірпінь, 13–14 жовт. 2021 р.) : у 2-х кн., 
кн. 2 / [упор. М. Хай]. Київ – Ірпінь, 2022, с. 25–44.   

160. Княжа доба: історія і культура / [ред. Я. Ісаєвич]; НАН 
України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів, 2007, 
вип. 1, 336 с. 

161. Княжа доба: історія і культура / [ред. Я. Ісаєвич]; НАН 
України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів, 2008, 
вип. 2, 280 с. 

162. Княжа доба: історія і культура / [ред. Л. Войтович]; НАН 
України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів, 2010, 
вип. 3, 404 с. 

163. Княжа доба: історія і культура / [ред. В. Александрович]; 
НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича.  Львів, 
2011, вип. 4, 308 с. 

164. Княжа доба: історія і культура / [ред. В. Александрович]; 
НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича.  Львів, 
2011, вип. 5, 272 с. 

165. Княжа доба: історія і культура / [ред. В. Александрович]; 
НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича.  Львів, 
2012, вип. 6, 354 с. 



239 

166. Княжа доба: історія і культура / [ред. В. Александрович]; 
НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича.  Львів, 
2013, вип. 7, 328 с. 

167. Княжа доба: історія і культура / [ред. В. Александрович]; 
НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів, 
2014, вип. 8, 420 с. 

168. Коваль І. Освіта Галицько-Волинської держави. Галич і Га-

лицька земля : зб. наук. праць / [ред. кол. П. Толочко, 

В. Баран, О. Береговський та ін.]; НАН України, Ін-т архео-

логії, Нац. заповідник «Давній Галич». Київ – Галич, 1998, 

с. 106–112. 

169. Коваль І. Вітольд Ауліх та археологічні студії княжого Га-

лича. Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-Фран-

ківськ : Лілея-НВ, 2016, серія 2, вип.1, 280 с. 

170. Коваль І., Миронюк І. Сучасна археологія княжого Галича і 

Галицької землі : монографія. Івано-Франківськ : Нова Зо-

ря, 2015, 320 с. 

171. Коваль І., Коваль М., Петраш А., Зіньковський Т. Галицькі 

фрески та мозаїки. Івано-Франківськ : Лілея-НВ, 2017, 

320 с. 

172. Козаренко О. Ярема Якубяк як приклад когнітивного му-

зикознавства. Вісник Львівського університету. Серія мис-

тецтвознавство / [ред. О. Козаренко]. Львів, 2013, 

вип. 12, с. 28–31. 

173. Колесса Ф. Українська усна словесність. Львів : Накладом 

фонду «Учітеся, брати мої», 1938, 645 с.  

174. Колесса Ф. Фольклористичні праці. Київ : Наук. думка, 

1970, 416 с. 

175. Колібаба Л. Ще раз про рицаря та лицаря. Культура слова 

= Culture of the word : зб. наук. пр. / НАН України, Ін-т 

укр. мови. Київ, 2014, вип. 81, с. 161–163. 

176. Колупаєва А. Гуцульські кахлі: композиції на релігійну 

тему. Історія Гуцульщини : у 6-ти томах, т. VI. Львів : Ло-

гос, 2001, с. 446–456. 

177. Коляда Е. Библейские музыкальные инструменты в музы-

кальной практике и книжной традиции: Интерпретация 

библейского инструментария в истории переводов Свя-

щенного писания : дис. … доктора искусствозн. спец. 

17.00.02 – музыкальное искусство. Москва, 2004, 361 с. 

178. Kompaniewicz B. Uwagi i postrzeźenia nad rozumowaniem 

j[egomościa] x[iędza] Bened[ykta] Lewickiego o dzwonie lwows-

kim ś[wię]tojurskim... Czasopismo Naukowe. Od Zakładu Naro-

dowego imienia Ossolińskich wydawane. Lwów, 1834. Rok 7. 

Zesz. I–III, s. 41–48, s. 129–136, s. 241–247. 



240 

179. Композиція угорських хронік XIV ст. (Chronici Hungarici 

compositio saeculi XIV). Віденська ілюстрована хроніка. 

Scriptores rerum Hungarica rum tempore ducum regumque 

stirpis Arpadianae gestarum, t. 2 / [ed. I. Szentpétery], 

Budapestini, 1937.  

180. Кондрацька Л. Світова художня культура (8–11 класи) : 
Програма для вчителів шкіл різного типу і студентів мис-

тецьких закладів України. Тернопіль : СМП «Астон», 1998, 

92 с. 

181. Kopнiєнкo B. Eпiгpaфiкa caкpaльниx пaм’ятoк Гaличa (XII–

XIX cт.). Галич : зб. наук. пр. / [peд. M. Boлoщук]. Iвано-
Фpaнкiвcьк : Лілея НВ, 2018, сep. 2, вип. 3, 528 с. 

182. Корній Л. До питання про українсько-польські музичні 

зв’язки ХVI–ХVII ст. Українське музикознавство : наук.-
іст. міжвідом. щоріч. / [упор. та вст. ст. О. Шреєр-Ткачен-
ко, ред. І. Ляшенко]. Київ : Муз. Україна, 1971, вип. 6, 
с. 101–110. 

183. Корній Л. Історія української музики: у 4-х частинах, ч. І: 
Від найдавніших часів до середини ХVІІІ ст. Київ – Харків – 
Нью-Йорк : Вид-во МП Кошиць, 1996, 315 с. 

184. Костомаров М. Співець Митуса. Його ж. Твори : в 2-х томах, 
т. І: Поезії; Драми; Оповідання / [упоряд., авт. передм. та 
приміт. В. Смілянська]. Київ : Дніпро, 1990, с. 131–132. 

185. Коструба Т. Галицько-волинський літопис: у 2-х частинах, 
ч. ІІ. Львів : Накладом вид. Іван Тиктор, 1936, 128 с. 

186. Костюв З. Традиції вірменської музики в Україні. Записки 
Наукового Товариства імені Шевченка, т. ССХХХІІ: Праці 
Музикознавчої комісії / [ред. О. Купчинський, Ю. Ясіновсь-
кий]. Львів, 1996, с. 245–248. 

187. Котляр М. Грошовий обіг на території України доби фео-
далізму. Київ : Наук. думка, 1971, 177 с. 

188. Котляр М. Історія України в особах: Давньоруська держава. 
Київ : Україна, 1996, 240 с. 

189. Котляр М. Митуса. Енциклопедія історії України : у 10-ти 
томах, т. 6: Ла–Мі / [ред. В. Смолій]; НАН України, Ін-т 
історії України. Київ : Наук. думка, 2009, с. 685. 

190. Котляр М., Кульчицький С. Довідник з історії України. 
Київ : Україна, 1996, 463 с. 

191. Кошиць О. Про українську пісню й музику. Репринт. вид. 
Київ : Муз. Україна, 1993, 49 с. 

192. Кох К.-П. Із спостережень над східнослов’янськими та 
середньоєвропейськими музичнофольклорними зв’язками у 

XVI–XIX століттях. Українське музикознавство : респ. 
міжвід. наук.-метод. зб. / [гол. редкол. Н. Горюхіна; 



241 

перекл. з нім., вступ, підгот. до друку О. Правдюк]. Київ : 
Муз. Україна, 1979, вип. 14, с. 151–167. 

193. Крип’якевич І. Галицько-Волинське князівство. Київ : 
Наукова думка, 1984, 176 с.  

194. Крип’якевич І. Історія України [=Пам’ятки історичної дум-
ки України] / [ред. Ф. Шевченко, Б. Якимович]. Львів : 
Світ, 1990, 520 с.  

195. Крип’якевич І. Історичні проходи по Львові. Перевид. 
1932 р. / [передм. Я. Ісаєвич; упоряд., текстолог. опрац. і 
приміт. Б. Якимовича; упоряд. іл. матеріалу Р. Крип’я-
кевича]. Львів : Каменяр, 1991, 167 с. 

196. Крип’якевич І. Галицько-Волинське князівство. 2-е вид., із 
змін. і доп. / [ред. Я. Ісаєвич]; НАН України, Ін-т украї-
нозн. ім. І. Крип’якевича. Львів, 1999, 220 с. 

197. Крип’якевич І., Гнатевич Б., Стефанів З. та ін. Історія 
українського війська (Від княжих часів до 20-х р. ХХ ст.). 
Львів, 1936, 288 с. 

198. Круль П. Східнослов’янська інструментальна культура: 
історичні витоки і функціонування. Івано-Франківськ : 
ВДВ ЦІТ Прикарпат. нац. ун-ту ім. В. Стефаника, 2006, 
164 с. 

199. Кугутяк М. Старожитності Гуцульщини. Джерела з етніч-
ної історії населення Українських Карпат. Каталог па-
м’яток історії та культури : у 2-х томах, т. 1: Сакральна 
спадщина Гуцульщини (448 с.); т. 2: Городища, замки, осе-
редки солевидобутку, давні транскарпатські шляхи (267 с.). 
Івано-Франківськ – Львів : Манускрипт-Львів, 2011. 

200. Кугутяк М. Монастирі давнього Галича – духовні обереги 
української нації. Івано-Франківськ : Манускрипт-Львів, 
2023, 792 с. 

201. Кузьмінський І. Руські придворні музиканти польського 
короля Владислава ІІ Яґайла та Великих князів Литов-

ських. Студії мистецтвознавчі / [ред. Г. Скрипник]. Київ, 
2017, вип. 3, с. 25–30. 

202. Кузьмінський І. Музична культура Перемишльської та Ся-
ноцької земель у XVI – першій половині XVIІ століть. 

Український історичний збірник : наук. пр. асп. та молодих 
вчених / НАН України, Ін-т історії України, Рада молодих 
вчених. Київ, 2018, вип. 20, с. 42–52. 

203. Кузьмінський І. Cередньовічні музичні інструменти на 
фресці Вознесенської церкви села Лужани, найдавнішого 

храму української Буковини. Міжнародний вісник: Культу-
рологія. Філологія. Музикознавство : зб. наук. пр. / Нац. 
акад. керів. кадрів культури і мистецтв, Одес. нац. муз. 



242 

акад. ім. А. В. Нежданової. Київ : Міленіум, 2018, № 2 (11), 
с. 34–35. 

204. Кулаковский Л. Песнь о полку Игореве: опыт воссоздания 
модели древнего мелоса. Москва : Советский компози-
тор, 1977, 177 с. 

205. Кулиш П. Записки о Южной Руси : в 2-х томах, т. 1. Санкт-
Петербург, 1856, 719 с. 

206. Купчинський О. Акти та документи Галицько-Волинського 
князівства ХІІІ – першої половини XIV століть. Дослі-
дження. Тексти. Львів : Наукове Товариство імені Шевчен-
ка, 2004, 1283 с. 

207. Курочкін О. Скоморохи. Енциклопедія історії України : у 
10-ти томах, т. 9: Прил – С / НАН України, Ін-т історії 
України. Київ : Наук. думка, 2012, с. 610–611. 

208. Кучинко М. Археологічні рятівні роботи на Волині. Архео-
логія : республ. міжвідом. зб. / [ред. І. Артеменко]. Київ : 
Наук. думка, 1976, № 19, с. 107–108. 

209. Кучинко М. Волинська земля в Х – першій половині 
ХІV ст. : автореф. дис. … док. іст. наук. Спец. 07.00.04. 
Київ, 1999, 34 с. 

210. Левашева О., Келдыш Ю., Кандинский А. История русской 
музыки. 3-е изд., доп., т. 1: От древнейших времен до се-
редины ХІХ века : учеб. для муз. вузов. / Московс. госу-
дарст. консерватория им. П. И. Чайковского, Ин-т искусст-
возн. Мин-ва культуры СССР. Москва : Музика, 1980, 623 с.  

211. Лысенко П. Берестье. Минск : Наука и техника, 1985, 399 с. 
212. Лівох Р. Замітки про ранньосередньовічні гроші з Галича та 

інших місцевостей на заході України. Галич : зб. наук. 
пр. / [ред. М. Волощук; пер. із пол. М. Волощук]. Івано-
Франківськ : Лілея-НВ,  2019, вип. 4, с. 10–21. 

213. Літопис руський за Іпатіївським списком / [пер. з дав-
ньорус. Л. Махновець; ред. О. Мишанич]. Київ : Дніпро, 
1989, 591 с. 

214. Лихачев Д. Предисловие. Повесть временных лет [=Лите-
ратурные памятники]. Москва – Ленинград : Изд-во АН 
СССР, 1950, с. 5–148. 

215. Лихачев Д. Народное поэтическое творчество в годы фео-
дальной раздробленности Руси – до татаро-монгольского 

нашествия (ХІІ – начало ХІІІ в.). Русское народное поэти-
ческое творчество, т. 1: Очерки по истории русского народ-
ного поэтического творчества Х – начало ХVІІІ веков. 
Москва – Ленинград : Изд-во АН СССР, 1953, с. 217–247. 

216. Логвин Г., Міляєва Л., Свєнціцька В. Український серед-
ньовічний живопис. Альбом. Київ, 1991. 233 с. 



243 

217. Лозовий Е. Реквізиція дзвонів у церквах та костьолах Схід-

ної Галичини в роки Першої світової війни. Україна в ми-
нулому = Ucraina in antiquis : зб. ст. / [гол. редкол. Я. Даш-
кевич]; АН України, Ін-т укр. археографії, Львівське відділ. 
Київ – Львів, 1993, вип. 4, с. 64–75. 

218. Луканюк Б. Про Основний фонд писемних джерел музично-

етнографічної інформації. Друга конференція дослідників 
народної музики червоноруських (галицько-володимирських) 
земель = «Conferentia Investigatorum Musicae Popularis 
Russiae Rubrae Regionumque Finitimarum» : матеріали 
(Львів, 27–31 берез. 1991 р.): польові дослід. / [уклад. Б. 
Луканюк]. Львів, 1991, с. 46–49. 

219. Лукомський Ю. Архітектурна спадщина Давнього Галича. 
Галич, 1991, 39 с. 

220. Любінець І., Фіглевський М. Митрополичі намісники в 

Галичині (ХV–XVI ст.). Галичина : наук. і культ.-просвіт. 
краєзн. часоп./  [ред. М. Кугутяк]. Івано-Франківськ, 1999, 
№ 3, с. 95–102. 

221. Мадей-Вуйцік А. Бенкети при князівських дворах Русі як 

елемент внутрішньої та зовнішньої політики Х–ХІІ ст. Сту-
дентські історичні зошити / [ред. М. Кугутяк]; Прикарпат. 
нац. ун-т ім. В. Стефаника, Ін-т історії, політології та між-
народ. відносин. Івано-Франківськ : Лілея-НВ, 2015, № 6, 
с. 4–6. 

222. Макарчук С. Писемні джерела з історії України : курс 
лекцій. Львів : Світ, 1999, 352 с. 

223. Максимович М. Замѣтка о словутомъ пѣвцѣ Митусѣ. Собра-

ніе сочиненій М. Максимовича : у 3-х томах, т. 1. Отдѣлъ 
историческій. Кіевъ : Типографія М.П. Фрица, 1876, с. 129–
130. 

224. Максимов П., Томенчук Б., Кочкін І. Графіті ХІІ ст. Гали-
цького катедрального (Крилоського) Успенського собору. 

Буковинський журнал : літер.-мистец., гром.-політ., наук.-

освіт. часоп. / [ред. Б. Загайський]. Чернівці, 1996, № 1–2, 
с. 97–101. 

225. Мала Українська Музична Енциклопедія / [опрацював 
О. Залеський]. Мюнхен : Дніпрова хвиля, 1971, 125 с. 

226. Малевская М., Шолохова Е. Раскопки архитектурных па-

мятников в Любомле и Владимире-Волынском. Археологи-
ческие открытия 1975 года. Москва : Наука, 1976, с. 354–
355. 

227. Malinowski T. Polskie badania archeomuzykologiczne po II woj-

nie światowej. Archeologia i prahistoria polska w ostatnim 

półwieczu. Poznań, 2000, s. 491–505. 



244 

228. Mańkowski T. Dawny Lwów, jego sztuka i kultura artystyczna. 
London, 1974, 423 s. 

229. Масан О. Ім’я зродилося у шумі лісу: Коли і як з’явилася 

назва нашого краю. Буковинський журнал : літер.-мистец., 
гром.-політ., наук.-освіт. часоп. / [ред. Б. Загайський]. Чер-
нівці, 1992, № 1, с. 107–115. 

230. Маценко П. Нариси до історії української церковної музики / 
репринт. вид. Київ : Музична Україна, 1994, 152 с. 

231. Мациевский И. Об инструментальном ингредиенте хрис-

тианского обряда Украинских Карпат. Наследие монастыр-
ской культуры: ремесло, художество, искусство : тезисы. 
Санкт-Петербург, 1996, с. 30–31.   

232. Мацієвський І. Християнське та етнотрадиційне в інстру-
ментальній музичній культурі народів Карпат: взаємозв’яз-

ки та антиномії. Традиційна музика Карпат: Християнські 
звичаї та обряди : матер. Міжнар. наук.-практ. конф. (Іва-
но-Франківськ – Надвірна, 10–11 берез. 2000 р.). Івано-
Франківськ, 2000, с. 5–14. 

233. Мацкевий Л. Використання печер і скель у добу середньо-

віччя на Заході України. Галичина та Волинь у добу серед-
ньовіччя: До 800-річчя з дня народження Данила Галицько-

го. Львів : Ін-т українозн. ім. Крип’якевича НАН України, 
2001, с. 229–238. 

234. Мельник В. Історична правдивість фольклору (VI–
XVIII ст.). Львів, 1968, 311 с. 

235. Мельник Л. Давня Русь у період феодальної роздробленості 
(сер. ХІІ – перша пол. ХІІІ ст.). Галицько-Волинське кня-

зівство. Історія України: курс лекцій : у 2-х кн., кн. 1: Від 
найдавніших часів до кінця ХІХ ст. / Л. Мельник, О. Гур-
жій, М. Демченко та ін. Київ : Либідь, 1991, с. 53–69. 

236. Месяркін А. Словацька історіографія середньовічної історії 

Галицької і Волинської земель. Студентські історичні зо-
шити / [ред. М. Кугутяк]; Прикарпат. нац. ун-т ім. В. Сте-
фаника, Ін-т історії і політології.  Івано-Франківськ : ПП 
І. Третяк, 2011, № 2, с. 45–47. 

237. Мистецтво України: Біограф. довідн. / [упор.: А. Кудриць-
кий, М. Лабінський; ред. А. Кудрицький]. Київ : Укр. 
енцикл., 1997, 700 с. 

238. Миська Р. Звенигород на Дністрі: історіографічний міф чи 

літописне місто. Княжа доба: історія і культура / [ред. 
В. Александрович]. Львів, 2013, вип. 7, с. 59-68. 

239. Митрополит Петро Могила про Великий Скит та інші право-
славні монастирі України в середині XVII ст. м. Київ, 1644 

рік. № 14. Великий Скит у Карпатах : у 3-х т., т. 2: Великий 



245 

Скит у документах і матеріалах XVII–XХI ст. / [ред. М. Ку-
гутяк]. Івано-Франківськ : Манускрипт-Львів, 2015, с. 43–44. 

240. Михайлова Р. Художня культура Галицько-Волинської Русі. 
Київ : Видавничий Дім «Слово», 2007, 496 с.  

241. Мишанич О. Митуса (Дмитро). Українська Літературна 
Енциклопедія : у 5-ти т., т. 3. / [відп. ред.: І. Дзеверін Київ : 
Українська енциклопедія ім. М. Бажана, 1995, с. 364–365. 

242. Мудеревич В. Хрестоносний рух на Близький Схід і руські 
землі у кінці ХІ – першій половині ХІІІ ст. : автореф. 
дис... канд. іст. наук: 07.00.02 / Чернівецький нац. ун-т  
ім. Ю. Федьковича. Чернівці, 2009, 20 с. 

243. Мозер Г. Музыка средневекового города / [пер. с нем. под 
ред. и со вступ. И. Глебов]. Ленинград : Тритон, 1927, 72 с. 

244. Музика і Біблія : наук. вісник Національної музичної ака-
демії України ім. П. І. Чайковського, вип. 4. Київ :  
Вид-во НМАУ, 1999. 

245. Музичка І., о. Молитва і спів. Καλоφωνία : наук. зб. з іст. 
церков. монод. та гимнограф. / [ред. К. Ганнік, Ю. Ясінов-
ський]. Львів : Вид-во Українського Католицького Уні-
верситету, 2002, чис. 1, с. 176–179. 

246. Музичний фольклор з Полісся у записах Ф. Колесси та 
К. Мошинського / [упор., вступ. ст., прим., перекл. з пол. 
С. Грица]. Київ : Муз. Україна, 1995, 432 с. 

247. Мусин А. Колокол святого Юра 6849 года: между Львовом, 

Плоцком, Петербургом и Теребовлей. Княжа доба: історія і 
культура / [відп. ред. В. Александрович]; НАН України,  
Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів, 2017, вип. 11 : 

Княжий Львів 1256–2016, с. 95‒119.  

248. Національний заповідник «Софія Київська» / [авт-упоряд.: 
Ж. Арустам’ян, Л. Виноградська, О. Дивавіна та ін.]. Київ : 
Мистецтво, 2004, 432 с. 

249. Нидерле Л. Славянские древности / [пер. с чешск. Т. Ко-
валева, М. Хазанов, ред. А. Монгайт]. Москва : Алетейа, 
2000, 592 с. 

250. Нижанківський Н. Народні музичні інструменти. Енцикло-
педія українознавства : у 2-х томах, т. 1 / [ред. В. Кубійо-
вич, З. Кузеля]. Мюнхен – Нью-Йорк : Вид-во «Молоде 
життя», 1949, с. 279–282. 

251. Никаноров А. Звонарский устав Оптиной Пустыни. Нас-
ледие монастырской культуры: ремесло, художество, 
искусство : тезисы. Санкт-Петербург, 1996, с. 30. 

252. Німчук В. Берестяні грамоти в Україні. Мовознавство / 
[ред. О. Мельничу  к]. Київ, 1992, № 6, с. 11–14. 

253. Новгородская первая летопись старшего извода (Синодаль-

ный список). Новгородская первая летопись старшего и 



246 

младшего изводов / [ред. и предисл. А. Насонов, ответ. ред. 
М. Тихомиров]. Москва – Ленинград : Изд-во АН СССР, 
1950, с. 13–100. 

254. Новий словник іншомовних слів : близько 40 000 сл. і сло-
восполучень / [Л. Шевченко, О. Ніка, О. Хом’як, А. Де-
м’янюк; ред. Л. Шевченко]. Київ : АРІЙ, 2008, 672 с. 

255. Овсійчук В. Українське малярство Х–ХVІІІ століть. 
Проблеми кольору. Львів : Ін-т народозн. НАН України, 
1996, 480 с. 

256. Овсійчук В., Крвавич Д. Оповідь про ікону. Львів : Ін-т 
народозн. НАН України, 2000, 397 с. 

257. Овчинников О. Семантика галицьких керамічних плиток. 

Галич і Галицька земля : зб. наук. пр. / [ред. кол. П. То-
лочко, В. Баран, О. Береговський та ін.]; НАН України, Ін-т 
археології, Нац. заповідник «Давній Галич». Київ – Галич, 
1998, с. 94–96. 

258. Олексюк О. Музична педагогіка : навч. посіб. / МОН Украї-
ни, Київський ун-т ім. Б. Грінченка. Київ : Либідь, 2013, 
248 с. 

259. Олійник О. Скіфо-сарматські музичні інструменти (за ма-
теріалами археологічних розкопок на території України). 

Матеріали і дослідження з археології Прикарпаття і Во-
лині. Львів, 2006, вип. 10, с. 283–290. 

260. Олійник О. Археологічні музичні інструменти з території 
України в контексті синхронного інструментарію давніх 

цивілізацій світу. Українська культура: минуле, сучасне, 
шляхи розвитку : наук. зб. Мистецтвознавство / [ред. В. Вит-
калов]. Рівне : РДГУ, 2020, вип. 34, с. 18–24. 

261. Онищенко Л. Будильниця (Будельниця). Енциклопедія 
Львова: у 6-ти томах, т. 1: А–Ґ / [ред. А. Козицький, І. Під-
кова]. Львів : Літопис, 2007, c. 300. 

262. Павук Ш. Информация о находке колокола 1-й трети 
ІХ века на территории Словакии: рукопис тез, викладених 
на Міжнар. наук.-практ. конф. 26–27 січня 2010 р. в Мін-
ську «Колокольный звон как феномен славянской культу-
ры: история и современность (к 10-ти летию Минской шко-

лы звонарей)» (Приватний архів Б. Кіндратюка). 
263. Панич О. До проблеми вивчення музичного мистецтва ско-

морохів. Українське музикознавство : Респ. міжвід. наук.-
метод. збір./ [гол. редкол. Н. Горюхіна]. Київ, 1982, № 17, 
с. 20–32. 

264. Пастернак Я. Старий Галич: Археологічно-історичні досліди 
у 1850–1943 рр. Краків – Львів : Українське видавництво, 
1944, 238 с. 



247 

265. Пастернак Я. Археологія України. Первісна, давня та серед-
ня історія України за археологічними джерелами. Торонто, 
1961, 662 с. 

266. Пачовський В. Срібна земля. Тисячоліття Карпатської 
України. Нью-Йорк : Накладом вид-ва «Говерля»,  1959, 72 с. 

267. Пашуто В. Очерки по истории Галицко-Волынской Руси. 
Москва, 1950, 331 с. 

268. Пеж М. Львівські уривки – джерело творів Дюфаї, Жос-
кіна, Петра де Домарто і Петра з Ґрудзьондза XV століття / 
[перекл. з польс. та підгот. до друку Г. Бернацької та Ю. Ясі-

новського]. Musica humana : зб. ст. кафедри музич. 
україніст. Львів, 2003, вип. 1, с. 118–160. 

269. Пеленський Й. Дзвони на Україні-Руси. Діло. Львів, 1910, 
№ 124, с. 1; № 125, с. 3–4; № 126, с. 1–2. 

270. Pełeński J. Halicz w dziejach sztuki średniówiecznej. Krakow, 

1914, 207 s. 
271. Пеленський Й. Галич в історії середньовічного мистецтва на 

основі археологічних досліджень і архівних джерел. Галич : 
зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук; перекл. з пол. Ю. Угор-
чак, Ю. Лукомський, Т. Романюк, Л. Мазурчак, із латини 
Р. Паранько; упоряд. покажч. Ю. Лукомський]. Івано-Фран-
ківськ : Лілея-НВ, 2018, серія 2, вип. 4, с. 5–297. 

272. Пентковский А. Типикон патриарха Алексия Студита в 
Византии и на Руси. Москва : Изд-во Московской Патриар-
хии, 2001, 432 с. 

273. Петегирич В. Археологічні джерела про писемність на пів-

денно-західних землях Київської Русі. Київська Русь : куль-
тура, традиції : зб. наук. пр. / [ред. Я. Ісаєвич]; АН УРСР, 
Ін-т сусп. наук. Київ : Наук. думка, 1982, с. 39–45. 

274. Петегирич В. Ремесло. Археология Прикарпатья, Волыни и 
Закарпатья (раннеславянский и древнерусский периоды) / 
В. Аулих, И. Свешников, В. Цыгылык и др.; [ред. А. Чер-
ныш]; АН УССР. Ин-т обществ. наук. Киев : Наук. думка, 
1990, с. 89–93. 

275. Петегирич В. Предметы быта. Археология Прикарпатья, 
Волыни и Закарпатья (раннеславянский и древнерусский 
периоды) / В. Аулих, И. Свешников, В. Цыгылык и др.; 
[отв. ред. А. Черныш]; АН УССР. Ин-т обществ. наук. Киев : 
Наук. думка, 1990, с. 158–163. 

276. Петегирич В. Памятники эпиграфики и сфрагистики. Ар-
хеология Прикарпатья, Волыни и Закарпатья (раннесла-
вянский и древнерусский периоды) / В. Аулих, И. Свешни-
ков, В. Цыгылык и др.; [ред. А. Черныш]; АН УССР. Ин-т 
обществ. наук. Киев : Наук. думка, 1990, с. 171–174. 



248 

277. Петегирич В. Про знаряддя письма та кириличні написи на 

предметах ХІ–ХІV століть з Галицької землі. Записки На-
укового Товариства імені Шевченка, т. ССХХХІІІ: Праці 
Історично-філософської секції / [ред. О. Купчинський]. 
Львів, 1997, с. 206–214. 

278. Петегирич В. Початки Белза і Буська та формування їх 

соціально-топографічної структури в Х–ХІV ст. Галичина 
та Волинь у добу середньовіччя : До 800-річчя з дня наро-

дження Данила Галицького. Львів : Ін-т українозн. ім. І. Кри-
п’якевича НАН України, 2001, с. 199–209. 

279. Петегирич В., Филипчук М. Город під Золотим Левом. 

Літопис Червоної Калини / [ред. О. Хом’як]. Львів, 1993, 
№ 3–4, с. 39–42. 

280. Петрушевич А. Дополнения к сводной галицко-русской лето-
писи с 1700  по 1772 год изданной во Львове 1887 года, 
ч. ІІ. Львов : Типография Ставропигийского института, 
1896, 423 с. 

281. Пилецки Ш. Караимы – этноисторическая особенность Га-

лича. Галич і Галицька земля в державотворчих процесах 
України : матер. Міжнар. ювіл. наук. конф. Івано-Фран-
ківськ : Плай, 1998, с. 278–281. 

282. Плахонін А. Андронік І Комнін. Енциклопедія історії Ук-
раїни : у 10-ти томах / [гол. редкол. В. Смолій]; Інститут 
історії України НАН України. Київ, 2003, т. 1 : А–В, с. 86. 

283. Поветкин В. Новгородские гусли и гудки (опыт комплекс-

ного исследования). Новгородский сборник. 50 лет раскопок 
Новгорода / [ред. Б. Колчин, В. Янин]. Москва : Наука, 
1982, с. 295–320. 

284. Полєк В. Історія української літератури Х–ХVІІ століть : 
навч. посіб. Київ : Вища шк., 1994, 144 с. 

285. Полєк В. Коронація і корона Данила Галицького. Івано-
Франківськ : Нова Зоря, 1998, 48 с. 

286. Полное собрание русских летописей. Т. 2: Ипатьевская ле-
топись. Изд. 2-е. Санкт-Петербург, 1908, 938 стб. + 87 с. 

287. Полное собрание русских летописей. Т. 38 : Радзивиловская 
летопись / [ред. Б. Рыбаков]. Ленинград : Наука, 1989, 179 с. 

288. Полонська-Василенко Н. Історія України : у 2-х томах, т. 1: 
До середини ХVІІ століття. 2-е вид. Київ : Либідь, 1993, 640 с. 

289. Пономарьов А. Українська етнографія : курс лекцій. Київ : 
Либідь, 1994, 320 с. 

290. Попович М. Нарис історії культури України. Київ : АртЕк, 
1998, 728 с. 

291. Пришляк В. Середньовічні шляхи Галицько-Волинських 

земель в епоху Романовичів. Галичина та Волинь у добу 
середньовіччя : До 800-річчя з дня народження Данила Га-



249 

лицького. Львів : Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича НАН 
України, 2001, с. 221–228. 

292. Пуцко В. Найдавніші ікони Покрови. Родовід : наук. запис-
ки до іст. культ. України / [ред. Л. Лихач]. Київ, 1994, 
числ. 8, с. 30–37. 

293. Пушик С. Криваве весілля на Каялі (Слов’янська міфологія 

і «Слово о полку Ігоревім») / Есе. Його ж. Дараби пливуть у 
легенду: повість, есе, оповіді. Київ : Рад. письменник, 1990, 
с. 5–226. 

294. Пшерембський З. Є. Корбова ліра у Польщі. Родовід : наук. 
записки до іст. культури України / [ред. Л. Лихач]. Київ, 
1995, числ. 11, с. 43–56. 

295. Радзивиловская летопись : в 2-х томах, т. 1: Факсимильное 
изд.; т. 2: Текст. Исследование. Описание миниатюр / [ред. 
М. Кукушкина]. Санкт-Петербург : Глагол; Москва : Ис-
кусство, 1994. 

296. Раппопорт П. Русская архитектура Х–ХІІІ вв. Каталог 
памятников. Ленинград : Наука, 1982, 136 с. 

297. Ратич А. К вопросу о княжеских дворцах в стольных горо-

дах Галицкой Руси ХІ–ХІV вв. Культура средневековой 
Руси : Посвящается 70-летию М. К. Каргера. Ленинград : 
Наука, 1974, с. 188–191. 

298. Рыбаков Б. Миниатюры Радзивиловской летописи и русские 

лицевые рукописи Х–ХІІ вв. Из истории культуры древней 
Руси: Исслед. и заметки. Москва : Изд-во МГУ, 1984, 
с. 188–240. 

299. Рыбаков Б. Язычество Древней Руси / АН СССР, Отд-ние 
истории, Ин-т археологии. Москва : Наука, 1987, 782 с. 

300. Różycka-Bryzek A. Bizantyńsko-ruskie malowidła w kaplicy 
Zamku Lubelskiego. Warszawa, 1983, 177 s. 

301. Рожко В. Давні церковні дзвони Божих храмів історичної 

Волині. Галич і Галицька земля в державотворчих процесах 
України : матер. Міжнар. наук. конф. (Галич, 10–11 жовт. 
2008 р.) / [ред. кол. О. Береговський, Л. Бойко, В. Дідух та 
ін.]. Галич, 2008, с. 115–122. 

302. Рожко М. Карпатські фортеці доби Київської Русі. Київська 
Русь: культура, традиції : зб. наук. пр. / [ред. Я. Ісаєвич]; 
АН Української РСР, Ін-т суспільних наук. Київ : Наук. 
думка, 1982, с. 12–20. 

303. Рожко М. Тустань – давньоруська наскельна фортеця. Київ : 
Наук. думка, 1996, 240 с. 

304. Роллан Р. Про місце музики у світовій історії / перекл. 

В. Ададуров. Καλоφωνία : наук. зб. ст. і матер. з іст. церков. 
монодії та гимнографії / [ред. К. Ганнік, Ю. Ясіновський]. 
Львів, 2018, чис. 9, с. 278–290. 



250 

305. Росовецький С. Примітки. М. Грушевський. Історія україн-
ської літератури : у 6-ти томах, 9 кн., т. 4, кн. 1 [=Літе-
ратурні пам’ятки України] / [упоряд. О. Таланчук; приміт. 
С. Росовецький]. Київ : Либідь, 1994, с. 307–327. 

306. Садова Л. Зображення музичних інструментів на укра-

їнській галицькій середньовічній іконі ХV–ХVІ ст. Україн-
ська народна творчість у поняттях міжнародної термі-
нології / примітив, фольклор, аматорство, кітч… / колек-
тивне дослідження; [ред. М. Селівачов]. Київ : Музей Івана 
Гончара і фірма «Родовід», 1995, с. 299–301. 

307. Садоков Р. Веселые скоморохи. Глазами этнографов / [ред. 
Ю. Бромлей; сост. Д. Тумаркин]; АН СССР, Институт этно-
графии им. Н. Н. Миклухо-Маклая. Москва : Наука, 1982, 
с. 125–156.  

308. Салига Т. Співець Митуса… поетичні візії. Галич і Галицька 
земля в державотворчих процесах України : матер. Міжнар. 
ювіл. наук. конф. Івано-Франківськ – Галич : Плай, 1998, 
с. 182–189. 

309. Свєнціцька В., Сидор О. Спадщина віків. Українське ма-
лярство XIV–XVIII ст. у музейних колекціях Львова. 
Львів : Каменяр, 1990, 72 с. 

310. Свешников И. Новые погребения культур шнуровой кера-

мики на Волыни. Археологические открытия 1970 года / 
[отв. ред. Б. Рыбаков]. Москва : Наука, 1971, с. 241–242. 

311. Свешников И. Работа в Звенигороде. Археологические от-
крытия 1983 года / [отв. ред. В. Шилов]. Москва : Наука, 
1985, с. 352–354. 

312. Свешников И. Раскопки пригорода летописного Звенигоро-

да. Археологические открытия 1984 года / [отв. ред. 
В. Шилов]. Москва : Наука, 1986, с. 306–307. 

313. Свєшніков I. Звенигородські грамоти на бересті. Дзвін : що-
міс. літ.-мист. і гром.-політ. часоп. / [ред. Р. Федорів]. 
Львів, 1990, № 6, с. 127–131;  

314. Свєшніков I. Звенигородські берестяні грамоти. Нові мате-
ріали з археології Прикарпаття і Волині : тези виступів на 
наук.-практ. конф. присвяч. 90-річчю М. Смішка / [ред. 
В. Цигилик]. Львів, 1992, вип. 2, с. 76–77. 

315. Свешніков І., Петегирич В. Археологічні дослідження в 

с. Муравиця. Археологія : зб. ст. / [відп. ред. І. Артеменко]. 
Київ : Наук. думка, 1978, № 27, с. 79–86. 

316. Сегеда С. Видатні жінки української історії. (Кн. 1. X–
XVIII ст.). Біографічні нариси на тлі історичних подій. 
Київ : Балтія-Друк, 2020, 264 с. 

317. Сенґа Т. Галич, Галицька та Руські землі у взаємовідно-

синах з Угорщиною ХІ–ХІІІ сторіч. Галич : зб. наук. пр. / 



251 

[ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ : Лілея-НВ, 2020, 
серія 2, вип. 5, 272 с. 

318. Сидор О. Традиції і новаторство в українському малярстві 

XVII–XVIII століть. Свєнціцька В., Сидор О. Спадщина віків. 
Українське малярство XIV–XVIII ст. у музейних колекціях 
Львова. Львів : Каменяр, 1990, с. 20–40. 

319. Сиротинська Н. Музично-поетична інтерпретація празника 

Успення Пресвятої Богородиці доби короля Данила. Доба 
Короля Данила в науці, мистецтві, літературі : матер. 
Міжнар. наук. конф. (29–30 лист. 2007 р, Львів). Львів, 
2008, с. 308–324. 

320. Сиротинська Н. Перло многоцінноє: музично-поетичний світ 
богородичної гимнографії. Львів : Тетюк Т. В., 2014, 334 с. 

321. Січинський В. Архітектура міста Бардієва (з ілюстраціями). 

Записки Наукового Товариства імені Шевченка, т. СLI: 
Праці історично-філософічної секції / [ред. І. Крип’якевич]. 
Львів, 1931, с. 57–97. 

322. Скочиляс І. Княжий Галич в історії київського хрис-

тиянства. Духовна спадщина Давнього Галича : наук. зб. / 
І. Скочиляс, В. Фрис. Львів : Український католицький уні-
верситет, 2018, с. 29–158. 

323. Словник староукраїнської мови ХІV–ХV ст. : у 2-х томах, 
т. 1: А–М / [гол. редкол. Л. Гумецька].  Київ : Наук. думка, 
1977, 632 с. 

324. Слово Даниила Заточника, еже написа своему князю Яро-

славу. Труды Отдела древнерусской литературы Институ-
та русской литературы АН СССР, т. VI. Москва – Ленин-
град, 1948, с. 195–200. 

325. Слово Данила Заточника, писане до князя свого Ярослава 

Володимировича. Антологія української поезії : у 6-ти томах, 
т. І / [упоряд. В. Шевчук]. Київ : Дніпро, І984, с. 27–34.  

326. Слово о полку Игореве: Древнерусский текст / [пер., сост., 
вступ. заметки к разделам, примеч. Д. Лихачев]. Москва : 
Просвещение, 1984, 207 с. 

327. Смирнова Г. Работы Западноукраинской экспедиции на Бу-

ковине. Археологические открытия 1981 года / [отв. ред. 
Б. Рыбаков]. Москва, 1983, с. 320–321. 

328. Сокальський П. Руська народна музика. Російська і укра-
їнська в її будові мелодичній і ритмічній і відмінності її від 
основ сучасної гармонічної музики.  Київ : Державне вид-во 
образотворчого мистецтва і музичної літератури УРСР, 
1959, 400 с.   

329. Софонович Ф. Хроніка з літописців стародавніх [=Пам’ят-
ки укр. літописання] / [підгот. тексту до друку, передмова, 
комент. Ю. Мицик, В. Кравченко]; АН України, Археограф. 



252 

коміс., Ін-т укр. археографії, Ін-т історії України. Київ : 
Наук. думка, 1992, 336 с. 

330. Срезневский И. Словарь древнерусского языка : репринт. 
изд. : в 3-х томах, т. 1, ч. 1: А–Д. 807 с.; т. 2, ч. 2: П. 
Москва : Книга,1989, с. 851–1804. 

331. Стасюк А. Участь Ордену францисканців у переговорах Ро-

мановичів з папством у 40-х роках ХІІІ століття. Княжа 
доба: історія і культура / [відп. ред. В. Александрович]; 
НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів, 
2014, вип. 8, с. 257–270. 

332. Staššiková-Štukovská D. K problematike středoeurópskych 

aerofónov 7.–13. storoćia. Slovenská archeologia. Bratislava, 

1981, t. 29-2, Obr. 6, s. 393–422. 
333. Стеблій Н., Довгань П. Могильник княжої доби давнього 

Бужеська: аналіз і верифікація археологічних матеріалів. 

Матеріали і дослідження з археології Прикарпаття і Воли-
ні / [відп. ред. Н. Булик]. Львів : Ін-т українозн. ім. І. Кри-
п'якевича НАН України, 2022, вип. 26, с. 163–185.   

334. Стоцький Я. Конфіскація нерухомого церковного майна та 
реквізиція церковних і костельних дзвонів на Збаражчині у 

1914–1917 роках. Київська церква : альман. христ. думки. 
1999, № 6, с. 126–129. 

335. Супрун Н. Гнат Хоткевич – музикант: музич.-теорет. 
дослідж. Рівне : Ліста, 1997, 280 с. 

336. Тарас Я. Споруди для дзвонів українців Карпат (Джерела, 

першопочатки, розміщення). Записки Наукового товарист-
ва імені Шевченка. Т. CCXLІ: Праці Комісії архітектури та 
містобудування / [ред. А. Рудницький, О. Купчинський]. 
Львів, 2001, с. 317–340. 

337. Терський С. Лучеськ Х–ХV ст. : монографія. Львів : Вид-во 
Нац. ун-ту «Львівська політехніка», 2006, 252 с.  

338. Терський С. Княже місто Володимир. Львів : Вид-во Нац. 
ун-ту «Львівська політехніка», 2010, 316 с. 

339. Терський С. Топографія храмів Княжої Пересопниці. Княжа 
доба: історія і культура / [ред. В. Александрович]; НАН 
України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. Львів, 2014, 
вип. 8, с. 235–242. 

340. Терський С., Зінків І. Археологічні музичні інструменти з 
території Галицько-Волинської держави в контексті слов’ян-

ського інструментарію X–XIV ст. Східноєвропейський істо-
ричний вісник / [ред. В. Ільницький]. Дрогобич : Дрогобиц. 
педагогіч. ун-т ім. І. Франка, 2022, вип. 22, с. 8–23. 

341. Тимофіїв М. Музичні інструменти Гуцульщини: група само-

звучних. Музика Галичини. Musica Galiciana, т. ІІ. Львів, 
1999, с. 209–233. 



253 

342. Тимофіїв М. Музичні інструменти Гуцульщини: група само-

звучних. Філоненко Л., Німилович О. Фольклористична 
діяльність Михайла Тимофіїва. Вид. друге, виправ. і доп. 
Івано-Франківськ : Місто НВ, 2012, с. 25–44. 

343. Тимощук Б. Північна Буковина – земля слов’янська. 
Ужгород : Карпати, 1969, 192 с. 

344. Тимощук Б. Давньоруська Буковина (X – перша половина 
XIV ст.) / [ред. М. Котляр] / АН УРСР, Ін-т соц. і екон. 
проблем зарубіж. країн. Київ : Наук. думка, 1982, 208 с. 

345. Тимощук Б. Язичницькі святилища Галицької Русі. Исто-
рико-филологический вестник Украинского Института / 
[ред. В. Идзьо]. Москва, 1997, т. 1, с. 176–181. 

346. Тимощук Б. Теребовль – місто Галицької Русі. Галич і Га-
лицька земля : зб. наук. праць / [ред. кол. П. Толочко, 
В. Баран, О. Береговський та ін.]; НАН України, Ін-т архео-
логії, Нац. заповідник «Давній Галич».  Київ – Галич, 1998, 
с. 124–127. 

347. Типографский Устав: Устав с кондакарем конца ХІ – на-
чала ХІІ века : в 3-х томах, т. 2 [=Памятники славяно-русс-
кой письменности. Новая серия] / [ред. Б. Успенский]; Ин-т 
русского языка им. В. В. Виноградова. Москва : Языки 
славянских культур, 2006, 456 с.   

348. Тихонська Л. Керамічна писанка Галичини. Галицька зем-
ля: історія та сучасність : матер. наук. конф., присв’яч. 
1100-річчю Галича. Івано-Франківськ : Лілея-НВ, 1998, с. 61. 

349. Ткачук Т., Тимус К. Галицькі керамічні плитки із рельєф-
ними зображеннями та гончарні клейма: Каталог (З фон-
дів Історичного музею у с. Крилос Національного заповід-
ника «Давній Галич» у м. Галичі). Галич, 1997, 61 с. 

350. Толочко А. «История Российская» Василия Татищева: ис-
точники и известия. – М.: Новое литературное обозрение. 
Київ : Критика, 2005. (Historia Rossica), 543 с. 

351. Толочко О. Радзивіллівський літопис. Енциклопедія історії 
України : у 10 томах, т. 9 : Прил – С / [гол. редкол. В. Смо-
лій]; НАН України. Ін-т історії України. Київ, 2012, с. 107–
108. 

352. Толочко П. Киев и Киевская земля в эпоху феодальной раз-
дробленности ХІІ–ХІІІ веков. Киев : Наук. думка, 1980, 
224 c. 

353. Томенчук Б. Археологія дерев’яних храмів Галицького кня-

зівства. Вісник Прикарпатського університету. Мистецт-
вознавство. Івано-Франківськ : Плай, 1999, вип. І, с. 16–24. 

354. Томенчук Б. Давній Галич у новітніх дослідженнях Гали-

цької археологічної експедиції. Галич : зб. наук. пр. /  [ред. 



254 

М. Волощук]. Івано-Франківськ : Лілея-НВ, 2016, вип. 1, 
с. 11–34. 

355. Томенчук Б. Археологія долітописного Галича як культово-
го і релігійного центру «Великої Білої Хорватії» (до пи-

тання про заснування Галича в другій половині Х ст.). Га-
лич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-Франківськ : 
Лілея-НВ, 2018, вип. 3, с. 10–53. 

356. Томенчук Б. Археологія давнього Галича. Галич : зб. наук. 
пр. / [ред., упоряд. покажчиків М. Волощук]. Івано-Фран-
ківськ : Лілея-НВ, 2022, серія 2, вип. 9, 368 с. 

357. Тоцька І. Музика. Театральні видовища. Історія україн-
ської культури : у 5-ти томах, т. 1: Історія культури давньо-
го населення України / [ред. Ю. Асєєв, В. Баран, І. Баранов 
та ін.]. Київ : Наук. думка, 2001, с. 826–835. 

358. Трофимчук О. Деякі народні традиції у навчанні музикан-

тів-інструменталістів безписемної культури. Проблеми збере-
ження і відродження народних традицій, звичаїв і обрядів : 
тези доп. респуб. наук.-теор. конф. викладач., співробіт. і 
аспір. вузів культ. і мистецтва, інститутів АН України (12–
14 листоп. 1991 р.). Львів, 1991, с. 99–100. 

359. Українські письменники. Біо-бібліографічний словник: у 5-ти 
томах, т. 1: Давня українська література (ХІ–ХVІІІ ст.) / 
[уклав Л. Махновець]. Київ : Держ. вид-во худ. літ-ри, 
1960, 980 с.  

360. Ужанков А. «Слово о полку Игореве» и его автор. Москва : 
Согласие, 2020, 448 с. 

361. Федорів Р. У Звенигороді дзвони… мовчать. Літопис Чер-
воної Калини : іст.-краєзн. часоп. / [ред. О. Ходак]. Львів, 
1993, № 3–4, с. 34–38. 

362. Федунків З. Назви населених пунктів Галицького району. 

Галич і Галицька земля : зб. наук. пр. Київ – Галич, 1998, 
с. 132–135. 

363. Федунків З., Поліщук Л., Нагірний В. Городище Княжої 
Доби Чернелиця ІV: результати попередніх досліджень. 

Княжа доба: історія і культура / [відп. ред. В. Александ-
рович]; НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. 
Львів, 2014, вип. 8, с. 225–234. 

364. Фіґоль М. Мистецтво стародавнього Галича. Київ : Мис-
тецтво, 1997, 224 с. 

365. Фіґоль М. Галицькі ротонди. Галич і Галицька земля : зб. 
наук. пр. / [ред. кол. П. Толочко, В. Баран, О. Береговський 
та ін.]; НАН України, Ін-т археології, Нац. заповідник 
«Давній Галич». Київ – Галич, 1998, с. 136–139. 

366. Фіґоль М., Фіґоль О. Історія Галича в пам’ятках мис-
тецтва : монографія. Львів : Світ, 1998, 257 с. 



255 

367. Фільц Б. Музична культура східних слов’ян. Історія укра-
їнської музики : у 6-ти томах, т. 1: Від найдавніших часів до 
середини ХІХ ст. / [Л. Архімович, Т. Булат, М. Гордійчук 
(відпов. ред.) та ін.]. Київ : Наук. думка, 1989, с. 138–148. 

368. Финдейзен Н. Очерки по истории музыки в России с древ-
нейших времен до конца ХVIII века, вып. 1. Москва – 
Ленинград, 1928, 421 с. 

369. Фонт М. Галич у системі русько-угорських відносин ХІ–

ХІІІ ст. Галич : зб. наук. пр. / [ред. М. Волощук]. Івано-
Франківськ : Лілея-НВ, 2021, сер. 2, вип. 7, 256 с. 

370. Франко І. Бунт Митуси. Його ж. Зібрання творів у п’ят-
десяти томах, т. 3: Поезія. Київ : Наук. думка, 1976, 
с. 291–296. 

371. Франко І. Ор і Сирчан. Половецька історична сага. Його ж. 
Зібрання творів у п’ятдесяти томах, т. 5: Поезія. Київ : 
Наук. думка, 1976, с. 310–322. 

372. Франко І. Найстарша українська народна пісня. Його ж. 
Зібрання творів у п’ятдесяти томах, т. 37. Київ : Наук. 
думка, 1982, с. 216–221. 

373. Франко І. Історія української літератури. Його ж. Зібрання 
творів у п’ятдесяти томах, т. 40: Літературно-історичні 
праці. Київ : Наук. думка, 1983, с. 7–370. 

374. Франко І. План викладів історії літератури руської. Спе-

ціальні курси. Мотиви. Його ж. Зібрання творів у п’ят-
десяти томах, т. 41. Київ : Наук. думка, 1984, с. 24–73. 

375. Фрис В. Галицьке Євангеліє 1144 року – унікальна па-

м’ятка релігійної культури княжої доби. Духовна спадщина 
Давнього Галича : наук. зб. / І. Скочиляс, В. Фрис. Львів : 
Український католицький університет, 2018, с. 11–28. 

376. Хай М. Лірницька традиція як феномен української ду-
ховності: На матеріалі досліджень К. Квітки та нотації 

Ф. Колесси. Родовід : наук. записки до іст. культ. України / 
[ред. Л. Лихач]. Київ, 1993, числ. 6, с. 37–43. 

377. Хай М. Музично-інструментальна культура українців (фолк-
льорна традиція) / НАН  України, ІМФЕ ім. М. Т. Риль-
ського, НМА ім. П. І. Чайковського. Вид. 2-ге, випр. і доп. 
Київ – Дрогобич, 2011, 560 с. 

378. Хай М. Микола Будник і кобзарство / НАН України, ІМФЕ 
ім. М. Т. Рильського, Київський, Харківський кобзарські та 
Львівський лірницький цехи. Львів : Вид-во «Астролябія», 
2015, 320 с. 

379. Chybiński A. Ziemia Czerwieńska w polskiej кylturze mu-

zycznej XVI wieku. Ziemia Czerwieńska. Lwòw, 1936, zesz. 1, 
s. 8–23; zesz. 2, s. 161–189. 



256 

380. Хілько М. Давньоруські графіті церкви Івана Богослова в 

Луцьку. Старий Луцьк : наук.-інфор. зб. 1998 р. Луцьк : 
Луцький державний історико-культурний заповідник, 1998, 
с. 162–163. 

381. Холл Дж. Словарь сюжетов и символов в искусстве / [пер. 
с англ. и вступ. А. Майкапар]. Москва :  КРОН-ПРЕСС, 
1997, 656 с.  

382. Хомінський Ю., Вільковська-Хомінська К. Історія музики. 

Українська музика : щоквартал. наук. часоп. ЛНМА  
ім. М. Лисенка [ред. І. Пилатюк, Ю. Ясіноський; перекл.  
Т. Коноварт, М. Новакович, Н. Сиротинська]. Львів (2014, 
№ 1, с. 143–148; № 2, с. 149–157; № 3, с. 96–109, № 4, 
с. 104–115; 2015, № 1–2, с. 216–221; № 3, с. 126–132; № 4, 
с. 127–132; 2016, № 1, с. 100–108; № 2, с. 96–100; № 3, 
с. 94–98; № 4, с. 120–127; 2017, № 1, с. 157–163. 

383. Хорнбостель Э. М., Закс К. Систематика музыкальных инст-

рументов; пер И. Алендер. Народные музыкальные инст-
рументы и инструментальная музыка : сб. ст. и матер. : у 
2 ч., ч. І. Москва, 1987, с. 229–261. 

384. Хоткевич Г. Музичні інструменти українського народу. 
Перевид. 1930 р. Харків, 2002, 288 с. 

385. Христианство: энциклопедич. словарь : в 3-х томах, т. 1: 
А–К / [ред. кол. С. Аверинцев (гл. ред.) и др.]. Москва : 
Большая Российская энциклопедия, 1993, 861 с. 

386. Цалай-Якименко О. Духовні співи давньої України : Анто-
логія. Київ : Муз. Україна, 2000, 220 с. 

387. Цалай-Якименко О. Дилецький (Ділецький) Микола Пав-

лович. Українська музична енциклопедія / [редкол. тому: 
А. Калениченко, А. Муха (співголови), І. Сікорська, Н. Кос-
тюк (наук. редактори), О. Кушнірук (відп. секрет.)]; НАН 
України, Інститут мистецтвознавства, фольклористики та 
етнології ім. М. Т. Рильського. Т. 1: А–Д. Київ, 2006, 
с. 611–613.  

388. Цалай-Якименко О., Ясіновський Ю. Музичне мистецтво 

давнього Острога. Острозька давнина. Дослідження і ма-
теріали, т. І / [ред. І. Мицько]; НАН України, Ін-т украї-
нозн. ім. І. Крип’якевича. Львів, 1995, с. 74–89. 

389. Церква Богородиці Десятинна в Києві. До 1000-ліття освя-
чення / [ред. П. Толочко; упоряд. В. Павлова, М. Панчен-
ко]. Київ : АртЕк, 1996, 224 с. 

390. Черепанова С. Музика. Українська культура: історія і су-
часність : навч. посіб. / [ред. С. Черепанова]. Львів : Світ, 
1994, с. 246–268. 

391. Черниш О. Стародавнє населення Подністров’я в добу 
мезоліту. Київ : Наук. думка, 1975, 167 с.  



257 

392. Черниш О. Територія Подністров’я в епоху палеоліту (Стан 

дослідження). Записки Наукового Товариства імені Т. Шев-
ченка, т. CCXXV: Праці історично-філософської секції / 
[ред. О. Купчинський]. Львів, 1993, с. 9–23. 

393. Чесько-український словник : у 2-х томах, т. 1 / [укладачі 
Й. Андерш, Г. Неруш, В. Цв’ях, Г. Яценко]; АН УРСР, Ін-т 
мовознавства ім. О. Потебні, Чехословацька АН, Ін-т чесь-
кої мови. Київ : Наук. думка, 1988, 482 с. 

394. Чижевський Д. Історія української літератури (від по-
чатків до доби реалізму). Тернопіль : МПП «Президент», за 
участю ТОВ «Феміна», 1994, 480 с. 

395. Чуйко О. Мистецтво Галицько-Волинського князівства в 
контексті міжнародних взаємозв’язків. Івано-Франківськ : 
Прикарпат. нац. ун-т ім. В. Стефаника, 2020. 412 с. 

396. Чуйко О. Мистецтво Галицько-Волинського князівства в 
культурному просторі європейського середньовіччя : авто-
реф. дис. ... доктора мистецтвознавства, спец. 26.00.01 – 
теорія та історія культури / НАН України, Ін-т мистецт-
возн., фольклористики та етнології ім. М. Т. Рильського. 
Київ, 2021, 36 с. 

397. Шевельов Ю. Чому общерусский язык, а не вібчоруська 

мова? З проблем східно-слов’янської глотогонії. Історія 
української мови : хрестоматія / [упоряд. С. Єрмоленко, 
А. Мойсеєнко]; aвтор передмови С. Єрмоленко. Київ : 
Либідь, 1996, с. 191–205. 

398. Шевченко Т. Альбом 1845 року  / [авт. проєк., упоряд., пе-
редм. та коментар. С. Гальченко]. Дніпродзержинськ : Ви-
давничий дім «Андрій», 2012, 52 с. 

399. Шевченко Т. Жива магія народних інструментів. Експрес. 
Львів, 1999, 16–22 лют. 

400. Шелом’янців-Терський В. З історії давньоруського міста 
Звенигород (за матеріалами археологічних досліджень). 

Київська Русь: культура, традиції : зб. наук. пр. / [ред. 
Я. Ісаєвич]; АН Української РСР, Ін-т суспільних наук. 
Київ : Наук. думка, 1982, с. 20–28. 

401. Szydłowski T. Dzwony starodawne z przed r. 1600 na obszarze 
b. Galicji. Kraków, 1922, 96 s. 

402. Шовкопляс Г. Давньоруські писанки (з колекції Державного 

історичного музею УРСР). Археологія : pесп. міжвідомч. 
зб. / [ред. І. Артеменко]. Київ : Наук. думка, 1980, № 35, 
с. 92–98. 

403. Щапов Я. Княжеские уставы и церковь в Древней Руси. 
Москва : Наука, 1972, 340 с. 

404. Щапов Я. Византийское и южнославянское правовое на-
следие на Руси в ХІ–ХІІІ вв. Москва : Наука,1978, 292 с. 



258 

405. Щапов Я. Церковь в Древней Руси (До конца ХІІІ в.). 

Русское православие: вехи истории / [науч. ред. А. Кле-
банов]. Москва : Политиздат, 1989, с. 10–70. 

406. Яремко Б. Виготовлення традиційних карпатських народ-

них флейт. Записки Наукового Товариства імені Шевченка, 
т. ССХХІІІ: Праці секції етнографії та фольклористики / [ред. 
Р. Кирчів, О. Купчинський]. Львів, 1992, с. 137–154. 

407. Яремко Б. Народні музичні інструменти. Гуцульщина: істо-
рико-етнографічне дослідження. Київ : Наукова думка, 
1987, с. 346–353. 

408. Ясіновський Ю. До історії музики вірмен в Україні в пуб-

лікаціях Збігнєва Костюва. Записки Наукового Товариства 
імені Шевченка, т. ССХХVІ: Праці Музикознавчої комісії / 
[редак. О. Купчинський, Ю. Ясіновський]. Львів, 1993, 
с. 504–511. 

409. Ясіновський Ю. Український нотолінійний Ірмолой як тип 

гимнографічного збірника: зміст, структура. Записки На-
укового Товариства імені Шевченка, т. ССХХVІ: Праці 
Музикознавчої комісії / [ред. О. Купчинський, Ю. Ясінов-
ський]. Львів, 1993, с. 41–56. 

410. Ясіновський Ю. Генеза української гимноґрафії. Українська 
музика. Традиції та сучасність : зб. ст. / [ред. кол.: 
Ю. Булка, Л. Кияновська, Б. Луканюк, Я. Якубяк]. Львів : 
ВДМІ, 1993, с. 4–21.  

411. Ясіновський Ю. Величання як жанр української гимногра-

фії. Історія релігій в Україні : тези доп. Міжнар. V круглого 
столу (Львів, 3–5 травня 1995 р.) : у 5-ти частинах, ч.  5 / 
[ред. В. Гаюк та ін.]; НАН України, Ін-т укр. археографії, 
Львів. відділення. Київ – Львів, 1995, с. 530–532.  

412. Ясіновський Ю. Кулизм’яні нотовані пам’ятки княжої доби. 

Записки Наукового Товариства імені Шевченка, т. ССХХХІІ: 
Праці Музикознавчої комісії / [ред. О. Купчинський, Ю. Ясі-
новський]. Львів, 1996, с. 7–40. 

413. Ясиновський Ю. Українські та білоруські нотолінійні Ірмо-
лої 16–18 століть. Каталог і кодикологічно-палеографічне 
дослідження / НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’я-
кевича. Львів : Вид-во отців Василіян «Місіонер», 1996, 
624 с. 

414. Ясіновський Ю. Музична культура Галицько-Волинського 

князівства. Musica Galiciana. Kultura muzyczna Galicji w 

kontekście stosunków polsko-ukraińskich (od doby piastowsko-

książęcej do roku 1945), т. V. / [redakcją L. Mazepa]. Rzeszów, 

2000, s. 11–22. 
415. Ясіновський Ю. Пісенний фольклор і музичне мистецтво. 

Історія української культури : у 5-ти томах, т. 2: Укра-



259 

їнська культура ХІІІ–першої половини ХVII століть / [ред-
кол. тому Я. Ісаєвич (гол. ред.), Ю. Ясіновський, Л. Вой-
тович та інші]. Київ : Наук. думка, 2001, с. 322–333. 

416. Ясіновський Ю. Гимнографія у пам’ятках доби короля 

Данила. Доба Короля Данила в науці, мистецтві, літера-
турі : матер. Міжнар. наук. конф. (29–30 лист. 2007 р., 
Львів). Львів, 2008, с. 294–307. 

417. Ясіновський Ю. Передмови Манявських ірмолоїв. Українсь-
ка музика : наук. часоп. / [засн. ЛНМА ім. М. В. Лисенка ; 
ред. І. Пилатюк, Ю. Ясіновський, У. Граб]. Львів, 2014, 
числ. І, с. 122–129. 

418. Ясіновський Ю. Музичний світ літописця Нестора. Вісник 
Прикарпатського університету: мистецтвознавство : на 
пошану доктора мистецтвознавства, проф. Ганни Карась / 
[ред. М. Станкевич, В. Дутчак]. Івано-Франківськ : Вид-во 
Прикарп. нац. ун-ту ім. В. Стефаника, 2015, вип. 32, с. 98–
105. 

419. Ясіновський Ю. Бібліографічні нотатки. Καλоφωνία : наук. зб. 

з іст. церков. монод. та гимнограф. / [ред. К. Ганнік, Ю. Ясі-
новський]. Львів : Вид-во Українського католицького уні-
верситету, 2016, чис. 8, с. 296–308. 

420. Ясіновський Ю. Огляд нової літератури. Καλоφωνία : наук. 
зб. ст. і матер. з іст. церковної монодії та гимнографії / 
[ред. К. Ганнік, Ю. Ясіновський]. Львів : Вид-во Україн-
ського католицького університету, 2018, чис. 9, с. 303–314. 

421. Ясіновський Ю., Кіндратюк Б. Данило Романович і літопис-

ний Митуса. Княжа доба: історія і культура / [ред. Я. Ісає-
вич]; НАН України, Ін-т українозн. ім. І. Крип’якевича. 
Львів, 2008, чис. 2, с. 158–166. 

422. Яценко Б. Історична основа «Слова Данила Заточеника». 

Український історичний журнал / [ред. Ф. Шевченко]. 
Київ, 1971, № 12, с. 58–67. 

 



260 

  

 

 

ІМЕННО-ОСОБОВИЙ ПОКАЖЧИК* 659  

 
А 
Аарон, бібл.   127 
Авдій, скульптор   121 

Аверінцев Сергій   128, 256 
Ададуров Вадим   24, 30, 249 
Адам, бібл.   213 

Адамович Віктор   219, 224, 225 
Акопян Левон   29, 33 
Александрович Володимир   9, 
27, 32, 38, 60, 95, 107, 108, 
135, 138, 139, 142, 144–146, 
148, 150, 171, 172, 209, 225, 
226, 229, 231, 232, 238, 239, 
245, 251, 252, 254 
Алендер Ізраїль   256 

Андерш Йосиф   76, 256 
Андрей, ім’я дзвона   149 

Андрейко, музѝка   88 
Андрій, галицький боярин, 
двірський   116, 120 

«Андрій», видавництво, 257 
Андронік Комнін І, син візан-
тійського імператора Іоана   
208, 209, 248 
Анна, бібл.   166 
Антоній Великий, преподоб.   
127 
Антоно  вич-Горди  нський 

Яросла  в, див. Горди  нський 

Яросла  в   130, 134, 160, 211, 

239, 246, 249, 253, 254 
Антонович Мирослав   97, 
175, 226 
Аполлон, мітол. 130 

Арановський Марк   29, 33 

Аристотель, філос.   181 

Арістов Вадим   20, 25, 30 
Арпади, династія   19, 145, 
168, 239 

Арро Ельмар   136, 226 

Артеменко Іван 171, 173, 193, 
242, 250, 257 
Артур, король, фольк.   70 

Арустамян Жанна   185, 245 
Архімович Лілія   77, 254 
Асєєв Юрій   189, 254 
Ауліх Вітольд   16, 36, 142, 
143, 159, 163, 171, 193–195, 
211, 226, 239, 247 
Б 

Бабишин Степан   160, 226 
Бабій Людмила   9, 231 
Бадецький Кароль-Юзеф   19 
Багрій Роман   42, 226 
Бажан Микола   43, 244 
Балега Юрій    226 
Бандрівський Микола   132 
Баран Володимир   130, 160, 
189, 211, 239, 246, 253, 254 
Баранов Ігор   189, 254 
Басикало С.   55, 231 
Бела ІІІ, угорський кор.   168 
Бела IV, угорський кор.   19 

Береговський Олександр   43,  
79, 168, 200, 201, 212 

Бернацька Галина   19, 247 
Беову льф, фольк.   70 

Бечек Міхал   227 
Бєляєв Віктор   204, 227 
Бисикало Степан   55, 231 

                                                           
* До іменного покажчика введені всі імена з основного тексту й 

покликань. Курсивом виділено дослідників історичної минувшини. 



261 

Бичко Зиновій   50, 227 
Бібіков Сергій   34, 129, 208, 
227, 234 
Білінський Володимир   26, 
227 
Біркфельнер Ґерхард   53 
Богданова Олена   10, 236 
Бойко Люба   134, 249 
Болдирєв Ростислав   83 
Болеслав V Сором’язливий, 
краківсько-сандомирс. кн.   
169 
Боніфацій VIII, папа   145 
Борис, св.  100 

Борисевич Г.   100, 234 
Борщевський Федір   55, 231 
Боянівська Марта   160, 227  
Боян (Янь, Іоанн), співець   
114, 115, 123, 124, 130, 233 

Брилинський Михайло   149 
Брокгауз Фрідріх   76  
Бромлєй Юліян   77, 250  
Бруно Кверфуртський, 
архиєп., місіонер, св.   208  
Брюсова Віра   165, 227     
Буда Уршула   170, 227 
Будник Микола   21, 84, 104, 
119, 191, 238, 255 
Буко Анджей   42, 227 
Буш-Сальмен Ґ. (Busch-
Salmen G.)   83, 227 
В 

Вагнер Георгій   176, 228 
Варфоломій, св.   155 

Василик Роман   163, 228 
Василіяни, оо.   236, 258 
Василько Романович, кн.   61, 
79, 168, 200, 201, 212 
Василь Молза, дяк   110, 111 

Вербич Святослав   138, 228 
Вернадський Володимир   234 

Виноградов Віктор   134, 253 
Виноградська Лариса   185, 245 
Винокур Іон   173, 211, 228 
 

Витвицький Василь   186, 228 
Виткалов Володимир   182, 
235, 246 
Вільковська-Хомінська 
Кристина    (Wilkowska-

Chomińska Krystyna) 18, 184, 

255 
Владишевська Тетяна  109, 
176, 228 

Влад  слав І Локе  тек (Włady-

sław I Łokietek), кн., польський 

кор.   207 
Владислав ІІ Яґайло, Великий 
князь литовський і руський, 
польський кор.   18, 88, 241 

Вовк Хведір   56, 228 
Водяний Богдан   36, 228 
Войтович Леонтій   10, 15, 
16, 26, 27, 31, 38, 59, 70, 99, 
100, 120, 141, 152, 160, 177, 
210, 218, 223, 227, 228, 232, 
238, 258 
Войшелек, литовський кн.  212 
Володар Ростиславович, пере-
мишльський кн.   209 
Володимир Василькович, воло-
димир-берестейський кн.   53, 
58, 62, 93, 95, 96, 99, 111, 
144, 166, 208, 234 
Володимирко Володаревич (Во-
лодимир Галицький), звениго-
родський, перемишльський, 
галицький, буський кн.   39, 
59, 101, 205, 207, 209 
Володимир (Великий) Свято-
славович, кн., святий   38, 98 
Володимир Мономах, черніг., 
переяслав. і київський кн.   
75, 76, 110  
Володимир Ярославович, 
київськ. кн.   208 
Володимир Ярославович, 
галицький кн.   168, 196 
 



262 

 
Волощук Мирослав   11, 14–
16, 22, 26, 31, 36–39, 41–43, 
54, 63–65, 69, 88, 95, 99–101, 
104, 105, 107, 125, 141, 142, 
145, 148, 152, 163, 167–169, 
177, 178, 194, 195, 207, 211, 
218, 223, 228–231, 233, 239, 
240, 242, 247, 250, 253, 254 
Воробйова Олена   229  
Всеволод, київський кн.   208 
Всеслав Полоцький, кн.   134 
Вуйцик Володимир   54, 160, 
229 
Вячеслав, кн.   199 
Г 
Габорак Мирослав   138, 229 
Гаверкамп Альфред   134, 231 
Гаврилів Богдан   124 
Гаврилюк М.   155 
Гальченко Сергій   156, 257 
Гандшін Йоганн (Handschin 
Johann)   105, 231 
Ганнік Крістіан (Hannick 
Christian)   24, 30, 51, 52, 69, 
93, 133, 162, 226, 231, 245, 
249, 259 
Гарднер Іван   105, 231  
Гаюк Володимир   258 
Генріх VI Добрий, сілезький 
кн.   107, 169, 177, 178, 229 
Георгій, св.   95, 143 
Гербільський Григорій   44, 231 
Герета Ігор   194 
Глазиріна Галина   208, 234 
Глєбов Ігор   188, 245 
Гліб, св.   100 

Гнатевич Богдан   204, 241 
Гнатюк Володимир   21, 237 

Голіаф  (Голія  т, Ґолія т), бібл.  
161 

Головко Олександр   26, 31, 42, 
230 

Голубець Микола   27, 32, 42, 
230 
Гомер, давньогрец. поет   160 

Гончар Іван   250 
Гончаров Володимир   193, 
195, 230 
Гончар Оксана   65, 230 
Горда-Цибко Ольга   135, 231 
Горди  нський (Антонович-Гор-
динський) Ярослав   51, 52, 
231 
Гордійчук Микола   77, 254 
Гордієнко Дмитро   60, 231 
Горнбостель Еріх Марія   35, 
119, 256  
Горюхіна Надія   87, 240, 246 
Грабовецький Богдан   39, 231 
Грабовецький Володимир   121, 
122, 231 
Граб Уляна   21, 74, 108, 175, 
234, 258 
Гребенючка, фольк.   71 

Григоренко Олександр   44, 231 
Грицай Михайло   55, 231 
Грица Софія   10, 47–49, 54, 
71, 89, 231, 236, 245 
Грінченко Борис   121 
Грінченко Микола   66, 231, 246 
Грушевська Катерина   84 
Грушевський Михайло   10, 13, 
21, 25, 31, 34, 40, 42, 47, 52, 
53, 57, 58, 65, 68, 71, 73, 80, 
82–85, 100, 114, 117, 135, 137, 
138, 151, 162–164, 183, 195, 
200, 201, 212, 231, 232, 237, 
238, 249 
Гудима Арсен   92, 232 

Гуме  цька Лукі  я   94, 251 
Гупало Віра   38, 140, 141, 155–
157, 170–173, 188, 232 
Гуревич Арон   63, 123, 233 
Гуржій Олександр   119, 244 
Гурко Олена   162 

Гусак Раїса  10, 236 
Ґ 
Ґабсбурґ Анна, кн.   177   

Ґерета І. 194,  226 



263 

Ґолембйовська-Тобіаш Анета   
88, 233 
Ґенсьорський Антон   48, 51, 
52, 62, 75, 79, 110, 201–203, 
233 
Ґолуб Станіслав   42, 227, 233 
Д 
Давид, цар   127, 130, 161–
163, 190 
Данило Заточеник (Заточник), 
кн.   196, 197, 251, 259 
Данило Романович, кн., кор.   
10, 19, 21, 25, 30, 31, 40, 42–
44, 55, 61, 62, 79, 95, 96, 99, 
104, 112–114, 116, 118–120, 
125, 142–144, 167, 168, 173, 
200, 202, 204, 207–209, 212, 
225, 227–229, 233, 235, 236, 
244, 248, 250, 258, 259 

Даркевич Владислав   100, 
124, 130, 233, 234 
Дашкевич Ярослав   54, 139, 
160, 229, 242 
Дволітка Валентина   9, 231 
Дейвіс Норман   13, 142, 182, 
233 
Демченко Михайло   119, 244 
Дем’ян, св.   99 

Дем’янюк Анжела   82, 87, 245 
Дерев’янко Сергій   97, 208 
Джаксон Тетяна   208, 234 
Джеджора, фольк.   71 

Дзеверін Ігор   121, 244 
Дзєньковский Томаш    42, 227 
Дзира Ярослав   119, 233 
Дзюба Олена   213, 234 

Дивавіна Ольга   185, 245 
Ди(і)лецький Микола   119, 
233, 256 
Димитрій Т. Є., див. Митуса 
Диомид, пінський кн.   212 

Дідух Володимир   134 

Длуґош Ян (пол. Długosz Jan)   
79, 80, 203 

Дмитрієв Лев   75, 229, 230  

Дмитрій, див. Любарт 
Добровський Йосиф   61  
Довгань Петро   194, 252 
Довженок Василь   193, 226 
Домбровський Даріуш   88, 95, 
168, 229, 233 
Домінік, св.   168 

Дончик В.   25, 48, 236 
Драбчук Іван   9, 231 
Дубровіна Любов   97, 234 
Дуда Ігор   65, 234 
Дука (Дюка Степанович), 
фольк.   70, 195 

Дунаєвська Лілія   34, 57, 73, 
82, 84, 85, 183, 200, 201, 232 
Дутчак Віолетта   9, 97, 259 
Дюка Степанович, див. Дука    
Дюфаї Гійом   19, 247 
Є 
Євфимій, ігумен   147 

Євсевій Кесарі  йський, архиєп. 
163 
Єлизавета, принцеса   207 

Єрмоленко Світлана   51, 69, 
257 
Єсипова Маргарита   128, 234 
Єфрон Ілля   76 
Єфросин, монах   70 
Ж 

Жент І. (Szent I.)   144, 240 
Жолтовський Павло   21, 144, 
147–150, 234, 237 
Жоскін Депре, Жоскін де Пре 
(фр. Josquin des Prez, Josquin 
Desprez)   19, 247 
З 

Загайський Богдан   94, 160, 
243 
Загнітко Катерина   175, 234 
Задубовська Олена   127 
Зайцев Юрій   192, 235 
Закс Курт   35, 119, 256 
Залеський Осип   76, 174, 243 
Залізняк Леонід   69, 70, 110, 
234 



264 

Запаско Яким   52, 93, 96, 234 
Зизаній Лаврентій   187 
Зінків Ірина   10,  11, 182, 
189, 190, 192, 234, 235, 252 
Зіньковський Тарас   16, 36, 
167, 169, 239 
Зубрицький Денис   10, 148 
І 
Іван Богослов, св., апост.   145, 
153, 154, 255 
Іван Губка, протодиякон   98 

Іваницький Анатолій   47, 235 
Іванко, кн., фолькл.   73 
Іван Ростиславович (Берлад-
ник Іван), берладський кн.   
137, 196 
Іван Хреститель, св.   55, 98, 
154 
Ігор, новгород-сіверський кн.   
60, 61, 79, 114, 124, 138, 231, 
233, 241. 248, 251, 254 

Ідзьо Віктор   64, 253 
Ізяслав Мстиславович, 
волинський, київський кн.   
199, 202, 213 
Ілля Муровець (Муромець), 
фольк.   70 

Іловайський Дмитро   118 

Ільницький Василь   252 
Іоанн ХХІІ, папа   177 
Іоан «de Ladimiria», див. 
Йоганн (Йоганнес) де Ладімірія 
Іоан Златоустий, св.   99, 143 
Іоанн Ліствичник   52 
Ірина Володарівна, візантійсь-
ка імператриця   208 

Ісаєвич Ярослав   9, 21, 26, 27, 
32, 39, 43, 45, 48, 50, 59, 70, 
91, 92, 96, 116, 125, 153, 159, 
160, 173, 209, 227, 231, 235, 
236, 238, 241, 247, 249, 257–
259 
Й 
Йоан, священ.   162 

Йоганн (Йоганнес) де Ладімірія 
(Johannes de Ladimiria), кантор   
107, 169, 177, 178, 229 
Йоаким, бібл.   166 
К 

Казанський Петро   135, 236 
Казимир ІІІ Великий, польсь-
кий кор.   85, 148 

Калениченко Анатолій   119, 
256 
Кандінський Олексій   70, 242 
Канюс Микола   122 
Караванський Святослав   199, 
236 
Карась Ганна    9, 97, 259 

Каргер Михайло   236, 249 
Карл Великий   70 
Карл Роберт, претендент на 
угорський престол  207 
Каровська Наталія  21 
Карпов Всеволод   127, 236 
Катерина, св.   93, 162 

Катрій Юліян   166, 236 
Квітка Климент   192, 255 
Келдиш Юрій   70, 242 
Кирило Кожум’яка, фольк.   
70 

Кирієнко Галина    46, 236 
Кирієнко Ганна    160   
Кирчів Роман   180, 257 
Кияновська Любов   55, 80, 
175, 234, 258 
Кінан Едвард   61, 236 
Кіндратюк Богдан   7–9, 13, 
17, 20, 21, 104, 121, 125, 129, 
133, 151, 152, 154, 162, 173, 
236–238, 246, 259 
Кінґа, кн.   169 

Кірпічніков Анатолій   100, 
234 
Клєбанов Олександр    66, 257 
Князєвська Тетяна   109, 228 

Коваленко Олександр   13, 182, 
233 



265 

Коваль Ігор   16, 36, 142, 143, 
159, 160, 163, 167, 169, 194, 
195, 211, 239 
Коваль Мар’яна   16, 36, 167, 
169, 239 
Ковальов Т.   82, 245 
Козак Діонізій   86, 184 
Козаренко Олександр   28, 29, 
33, 239 
Козицький Андрій   145, 153, 
246 
Козовик Іван, о.   150 
Колесса Філарет   47, 50, 63, 
89, 191, 192, 239, 245, 255 
Колібаба Лариса   69, 239 
Коломан (Кальман, угор. Kál-

mán), угорський воєвода, 

король   79, 110 

Коломієць Г.   29, 33 
Колупаєва Агнія   151, 239 
Колчин Борис   78, 248 
Коляда Олена   160, 239 
Компаневич Варлаам   147, 239 
Кондрацька Людмила   121, 240 
Коноварт Тамара   18, 255 
Кононенко Віталій   27, 44, 231 
Кононенко Петро   34, 57, 73, 
82, 84, 85, 183, 200, 201, 232 
Конрад I Мазовецький, 
польськ. кн.   61 
Констанція, принцеса, кн.   
107, 169 
Копаниця Любов   65, 232 
Корк Річард   163, 235 
Корнієнко В’ячеслав   16, 54, 
69, 104, 105, 240 
Корній Лідія   77, 84, 88, 117, 
213, 240 
Королько Андрій   49 
Костомаров Микола   112–
114, 240 

Костру ба Теофіль   115, 240 
Костюв Збігнєв   72, 109, 152, 
240, 257 

Костюк Наталія   119, 256 

Костянтин Великий, імперат.   
128 
Костянтин VII Багрянородний. 
імпер.   37    
Котляр Микола   41, 51, 58, 
118, 119, 125, 137, 144, 166, 
231, 240, 252 
Кох Клаус-Петер   87, 240 
Кочкін Ігор   160, 243 
Кошиць Олександр   55–57, 72, 
106, 107, 191, 240 
Кравченко Володимир   61, 251 
Кривавич Дмитро   187, 246 
Крип’якевич Іван   9, 10, 17, 
21, 26–28, 31–33, 40, 42, 43, 
46–50, 71, 74, 90, 97, 116, 117, 
125, 129, 135, 138, 140, 142, 
144–146, 148, 153, 155–157, 
171–175, 188, 200, 204, 209, 
225, 226, 227, 230–233, 235–
241, 244, 245, 248, 251, 252, 
254, 256, 258, 259 

Крип’якевич Роман   153, 241 
Кройтор Костянтин   94 
Круль Петро   4, 182, 241 
Кубійович Володимир   191, 
245 
Кугутяк Микола   13, 20, 64, 
92, 105, 107, 178, 210, 219, 
225, 227, 229, 231, 236, 241, 
243, 244 
Кудрицький Анатолій   120, 244 
Кузеля Зенон   191, 245 
Кузьма, св.    99 

Кузьмінський Іван  12, 18, 23, 
163, 186, 241 
Кукушкіна Маргарита   59, 
84, 249 
Кулаковський Лев   79, 241 
Куліш Пантелеймон   156, 241 
Кульчицький Станіслав   118, 
240 
Купчинський Олег   22, 35, 54, 
72, 93, 96, 106, 108, 109, 147, 
152, 153, 159, 160, 164, 174, 



266 

180, 229, 234, 240, 241, 247, 
252, 256–258 
Курочкін Олександр   88, 241 
Кучи(і)нко Михайло   49, 173, 
242 
Кушлик Любомир   206 
Кушнірук Ольга   119, 256 
Л 

Лабінський Микола   120, 244 
Лаборець, закарпат. кн., 
фольк. (?)   211 

Лев Дани  лович, галиц.-

волинс., перемишльс., 
белзький і галицький кн.   54, 
107, 169, 212 
Левицький Венедикт   147, 
239 
Леся Українка   27 
Лешко (Ле шек I Бі  лий; Leszek 

Biały), польський кн.   61, 110 

Лєвашова Ольга   70, 242 
Лисенко Микола   18, 19, 21, 
47, 234, 238, 258  
Лисенко Петро   139, 242, 255 
Лихач Лідія   189, 192, 248, 
249, 255 
Лівох Радослав   41, 242 
Ліхачова Ольга   75, 201, 229–
231 
Ліхачов Дмитро   71, 75, 79, 
138, 229, 230, 231, 242, 251 
Логвин Григорій   242 
Лозовая Ірина   128, 234 
Лозовий Едуард   139, 242 
Лука, євангеліст, апост.   166 

Луканюк Богдан   36, 47, 55, 
80, 228, 243, 258 
Лукомський Юрій   11, 43, 99, 
243, 247 

Лук’ян, музѝка   88 
Любарт-Дмитро(ій), волинсь-
кий, литовський кн.   85, 147 

Любінець Ігор   92, 243 

Ляшенко Іван   48, 88, 231, 240 
 

М 

Мадей-Вуйцік Анна   210, 243 
Мазепа Лєшек (Mazepa 
Leszek)   19, 27, 185, 227, 258 

Мазепа Тереса (Mazepa 
Teresa)     19 
Мазурчак Лідія   11, 43, 247 
Майкапар Олександр   127, 
166, 255 
Макарчук Степан   174, 208, 
243 
Максимович Михайло   113, 
114, 117, 118, 120, 243 
Максимов Павло   160, 243 
Малевська Мар’яна   139, 243 

Малиновський Тадеуш (Mali-
nowski Tadeusz)   190, 198, 243 
Мануйло (Мануїл), грек, ско-
пець, співак  114, 120 

Маньковські Tадеуш 
(Mańkowski Tadeus)   150, 243 
Марков Олексій (?)  151 
Марколт Німець (Маркольт 
(німчин), володимирський 
міщанин XIII ст.   212 

Марчук Галина   21, 237 
Масан Олександр   94, 243 
Махновець Леонід   44, 48, 56, 
58, 75, 76, 79, 92, 95, 99, 101, 
110, 115, 116, 123, 137, 141, 
143, 147, 166, 195, 199, 201, 
206, 209, 242, 254 
Маценко Павло   59, 60, 244 
Мацієвський Ігор   136, 244 
Мацкевий Леонід   135, 244 
Медичі, рід, династія   162 

Медушевський В’ячеслав   28, 
29, 33 
Мельник Василь   54, 71, 72, 
137, 190, 191, 211, 244 
Мельник Леонід   119, 244 
Мельнікова Олена   208, 234 
Мельничук Олександр   54, 83, 
245 
Месяркін Адам   19, 244 



267 

Металлов Василь   118 
Миколай, св.   153, 166 
Миколай, людвисар (Nicol 
fusor campanorum)   150 

Микула Селянинович, фольк.   
70 

Миронюк Іван   16. 36, 159, 
239 
Миська Роман   137, 244 
Митуса (Дмитро) співак, 
співець   5–7, 21, 25, 30, 31, 
112–126, 217, 222, 237, 240, 
243, 244, 250, 255, 259 
Михаїл, архангел   166 

Михайлова Рада   9, 17, 244 
Михайло Козарин, фольк.   71 
Михайло, кн., фольк.   71 
Михайло Потока, фольк.   151 
Михалко Скула, боярин, дру-
жинник   110, 111 

Мицик Юрій   61, 251 
Мицько Ігор   17, 90, 256 
Мишанич Олекса   44, 56, 58, 
75, 76, 79, 95, 101, 110, 115, 
116, 121, 123, 137, 141, 143, 
147, 166, 195, 199, 201, 206, 
208, 209, 212, 242 , 244 
Міклухо-Маклай Микола   77, 
250 
Мілтус, див. Митуса 

Міляєва Лада   242 
Могила Петро    244 

Мозер Ганс-Іоахім   188, 245 
Мойсей, бібл.   161 
Мойсеєнко Анатолій   51, 257 
Монгайт Олександр   82, 245 
Моод Іван   22, 237 
Мокоша, мітологіч.,   65 

Мостова Наталія   127 
Мошинський Кароль   47, 245 
Мстислав, київський кн.   114 
Мстислав Данилович, володи-
миро-волинський кн.   53, 208 
Мстислав Мстиславович Хороб-
рий, кн.   61, 79  

Мстислав Мстиславович 
«Удатний», кн. торопецький, 
новгородський, галицький   79, 
80, 105, 110 
Мстислав Ростиславич Хоробрий, 
новгородський, смоленський і 
білгородський кн.   58 
Мстислав Володимирович   114 

Хоро  брий, тмутороканський і 

чернігівський кн. 

Мудеревич Віктор   245 

Мýзика, мітологіч.   127     
Музичка Іван   69, 245 
Мусін Олександр   145, 146, 
148, 149, 245 

Муха Антон   119, 256 
Мюллер-Люкнер Елізабет   
134, 230 
Н 

Нагірний Віталій   15, 31, 37, 
38, 42, 142, 148, 168, 230, 254 
Насонов Арсеній    26, 31, 134, 
245 
Нежданова Антоніна   12, 
163, 186, 241  
Неруш Ганна   76, 256 
Нестор, літописець   9, 97, 183, 
258 

Нижанківський Нестор   191, 
245 
Никодим, фарисей   163 
Нібелунги (Нібелунґи), рід, 
династія, фольк.   70    

Нідерле Любор   82, 245 
Ніканоров Олександр   245 

Ніка Оксана   82, 87, 245 
Німилович Олександра   150, 
252 
Німчук Василь   53, 54, 245 
Новакович Мирослава   184, 255 
О 

Овсійчук Володимир   177, 187, 
246  
Овчинников Олександр   130, 246 
Олег, київський кн.   60 



268 

Олексій Попович, фольк.   70 
Олексій Студит, константиноп. 
патріярх   134, 247 

Олексюк Ольга   121, 246 
Олена, кн., черниця   58, 61, 
62 

Олійник Ольга   246 
Ольга, кн.   62 

Онищенко Лілія   153, 246 
Ор, половецький гудець   25, 
30, 31, 74–76, 78, 255 

Орлов Руслан   86, 184 
Ортинська Марія   47 
Оссолінські (Ossoliński, Ossoliń-
scy), рід   147, 239 
Отрок, хан   74 
П 

Павленко Григорій   213, 234 

Павличко Соломія   233 
Павлова Віра   140, 256 
Павук Штефан   132, 246 
Пан, мітол.   35, 36, 193 
Панич Олексій   86, 246 
Пантелеймон, св.   21, 23, 54, 
104, 105, 160, 229, 238 
Панченко Михайло   140, 256 

Паранько Ростислав   11, 43, 
247 
Паршин Ілля   107, 169, 178, 
229 
Пастернак Ярослав   36, 100, 
101, 135, 142, 152, 171, 196, 
206, 211, 246 
Пачовський Василь   246 
Пашуто Володимир   113, 117, 
246 
Пеж Мирослав   19, 247  
Пеленський Йосип   11, 43, 
139, 160, 168, 247 
Пелешенко Юрій    25, 30, 48, 
236 
Пентковський Олексій   134, 
247 
Пеняк Степан   194, 226 
Перун, мітологіч.,   65 

Петегирич Володимир   43, 
146, 159, 193, 198, 247, 248, 
250 
Петраш Андрій   16, 36, 167, 
169, 239 
Петро, апостол, св.   163, 208 
Петро Бориславович, бояр.   
205, 206 
Петро де Домарто   19, 247  
Петро з Ґрудзьондза   19, 247  
Петрушевич Антон   10, 147, 
248 
Пещак Марія   85, 151, 231 
Пєнтковський Олексій (Pent-
kovskiy Aleksey)  
Пилатюк Ігор   18, 21, 74, 
108, 175, 184, 234, 255, 258 
Пілецьки Шимон   44, 248 
Писаренко Юрій   65 
Пишан, учень дяка   174 
Підкова Ігор  153, 246 
Пілецкі Шимон   44 
Плахонін Андрій   209, 248 
Повєткін Володимир   78, 248 

Подолян, музѝка   88 

Полєк Володимир   80, 119, 248 
Поліщук Лариса   142, 254 
Полонська-Василенко Наталія  
40, 65, 248  
Пономарьов Анатолій   49, 248 
Попович Мирослав   42, 136, 
178, 248 
Потебня Олександр   83, 228, 
256 
Правдюк Олександр   87, 240 
Пржемисл О  ттокар (Отакар) I 

(чеш. Přemysl Otakar I),  чесь-
кий кор.  219, 222 

Пришляк Володимир   40, 248 
Прищепа Богдан   139, 145 
Пухначов Юрій   148 
Пуцко Василь   16, 107, 109, 
248 
Пушик Степан   60, 195, 196, 
207, 248 



269 

Пшерембський Збігнєв Єжи  
189, 249 
П’ясти, рід, династія   73, 148 
Р 

Раппопорт Павло   100, 249 
Ратич Олексій   101, 249 
Рибаков Борис   36, 64, 83, 
100, 171, 204, 233, 234, 248, 
249, 251 
Рильський Максим   17, 21, 
35, 46, 84, 119, 170, 189, 191–
193, 234–236, 238, 255–257 
Рожичка-Бричек Анна 
(Różycka-Bryzek)   187  
Рожко Володимир   134, 249 
Рожко Михайло   43, 249 
Роллан Ромен   24, 30, 249 
Ромадна (?)   169 
Роман Мелодос (Сладкопівець), 
сирійський диякон   108 
Роман Мстиславович, галиць-
ко-волинський кн.   40, 55, 61, 
70, 79, 104, 168, 212 
Роман Ростиславич, кн.   58 
Романовичі, рід, династія   15, 
18, 24–26, 28–33, 40, 41, 44, 
46, 47, 58, 73, 81, 88, 90, 95–
98, 101, 105, 107, 115, 120, 
126, 134, 138–141, 143, 158–
160, 166, 167, 169, 179, 182, 
191, 202, 215, 216, 220, 221, 
248, 251 

Романюк Тарас   11, 43, 247 
Росовецький Станіслав   25, 
40, 41, 53, 58. 65, 68, 71, 80, 
84–86, 151, 164, 183, 195, 232, 
249 
Ростислав Михайлович, 
чернігівський кн.  202 
Ростислав Мстиславович, кн.   
199 
Ростиславовичі, рід, династія   
15, 18, 28, 33, 94, 101, 159, 
167 

Рудницький Андрій   153, 252 

Ружицька-Бризек Анна (Rуżyc-
ka-Bryzek A.)   187, 249 
Рюриковичі, рід, династія   
26–28, 31–33, 38, 39, 44, 102, 
128, 143 
С 

Саведчук Марія   227 
Савчук Борис   61 
Садова Людмила   187, 249 
Садоков Рюрік   77, 187, 250 
Салига Тарас   120, 122, 250 
Саул, бібл.   161 

Свєнціцька Віра   13, 164, 166, 
242, 250 
Свєшніков Ігор   36, 130, 171, 
193, 194, 226, 247, 250 
Святогор, фольк.   70 
Святослав, київський кн.   60, 
183 

Сегеда Сергій   60, 250 
Селівачов Михайло   187, 250 
Сенґа Тору   250 

Сентпетері Імре (Szentpetery 

Imre)   145, 239 

Сидор Олег   164, 166, 250 
Сидоров М.   117 
Сиротинська Наталія   4, 12, 
22, 96, 104, 143, 167, 226, 238, 
250, 251, 255 
Сирчан, хан   75, 255 

Сікорська Ірина   119, 256 
Січинський Володимир   71, 251 
Скомонд, Сколоменд, ятвязь-

кий кн.   79 
Скоп Галина   187 
Скоп Левко   187 
Скоп Михайло   187 
Скора Яків, див. Яків Скора 

Скочиляс Ігор   15, 40, 47, 91, 
234, 251, 255 
Скрипник Ганна   18, 21, 46, 
121, 236–238, 241 
Сладкопівець, див. Роман 
Мелодос 

Сливка Юрій   192, 235 



270 

Смирнова Галина   171, 251 
Смілянська Віра   112, 240 
Смірнов Я.   21 
Смішко Маркіян   250 

Смолій Валерій   65, 94, 119, 
125, 209, 233, 240, 248, 253 
Смоляк Олег   21, 237 
Сокальський Петро   66, 251 
Соломон, цар, бібл.   163 

Соневицький Ігор   231 
Софія, св.   185, 189, 245 

Софонович, див. Теодосій Софо-
нович 
Сохань Павло   13, 40, 42, 47, 
100, 114, 135, 137, 138, 183, 
212, 231 
Срезневський Ізмаїл   76, 83, 
116, 251 
Станіслав, святий   23 

Станкевич Михайло   9, 21, 
151, 163, 228, 237, 259 
Старостенков Сергій   21 
Стасюк Андрій   16, 251 
Сташикова-Штуковська Дані-
ка (Staššiková-Štukovská 
Danica)   198, 252 

Стеблій Наталія   194, 252 
Стефан, молдав. господар   49 

Стефаник Василь   2–4, 13, 
14, 20, 22, 27, 219, 224, 229–
231, 240, 244, 257, 259 
Стефанів Зенон   204, 241 

Стешко, музѝка   88 

Стоцький Ярослав   139, 252 
Сулима Микола    25, 30, 48, 
236 
Супрун Надія   189, 252 
Сушко Аліна   170, 287 
Т 

Такала-Рошенко Марія   22, 237 
Таланчук Олена   68, 71, 84, 
85, 151, 183, 195, 232, 249 

Тарас Ярослав   153, 252 
Таращук Петро   13, 142, 182, 
233 

Татищев Василь   212, 253 
Теодорович Микола   150 
Теодосій Грек, ігумен, 
архиманд.   183 

Теодосій (Феодосій) Софонович   
61, 62, 119, 120, 212, 251 

Терський Святослав   9, 38, 
100, 139, 140, 146, 154, 173, 
182, 193, 252 
Тетюк Тарас   251 
Тиктор Іван   240 
Тимар Ірина   88, 233 
Тимофіїв Михайло   150, 180, 
181, 196, 206, 252 
Тимофій, «книжник»   92, 121 
Тимофій, константиноп. пат-
ріярх   231 

Тимощук Борис   64, 137, 159, 
169, 211, 228, 252, 253 
Тимус Квітослава   130, 131, 
253 
Тихоміров Михайло   134, 245 
Тихон, св.   231 

Тихонська Людмила   170, 253 
Тіц Олексій   229 
Ткачук Тарас   130, 131, 253 
Толочко Олексій   94, 253 
Толочко Петро   43, 86, 130, 
140, 160, 173, 184, 211, 228, 
239, 246, 253, 254, 256 
Толошняк Наталія   170 
Томенчук Богдан   16, 37–39, 
43, 44, 64, 99, 101, 125, 137, 
141, 160, 167, 210, 243, 253 
Тоцька Ірма   86, 189, 254 
Третяк Ігор   236, 244 
Трофимчук Олег   169, 254 
Трухановський Володимир   26, 
96, 235 
Тулб-Бугб, хан   100 

Тумаркін Данило   77, 250 
У 

Угорчак Юрій   11, 43, 247 
Ужанков Олександр   60, 254 
Успенський Борис   134, 253 



271 

Ф 

Фартінг Стівен   163, 235 
Федорів Роман   160, 250, 254 
Федунків Зеновій   85, 87, 142, 
254 
Федькович Юрій   245 
Феодор, пінський кн.   212 
Феодосій Печерський, преп., 
ігум.   135 

Феодосій (Теодо  сій) Софоно  вич  

Филипчук Михайло   193, 248, 
254 
Фіглевський Мечислав   92, 
243 
Фіґолі, родина   100 
Фіґоль Михайло   27, 43, 78, 
99, 122. 134, 144 

Фіґоль Олесь   27, 254 
Філоненко Людомир   150, 252 
Філя, Фільней, Фільній, 
угорський бан (banus Fila), 
воєвода   79, 202  

Фільц Богдана   77, 117, 254 

Фіндейзен Микола   127, 129, 
130, 193, 195, 199, 200, 255 
Фірдоусі, див. Хакім 
Абулькасім Фірдоусі Тусі 
Флавій Йосиф   160 

Фонт Марта   17, 254 
Франко Іван   4, 9, 27, 74, 
113–116, 120, 230, 252, 255 
Франциск, св., францисканці   
168, 251 

Франчук Віра   51 
Фрис Віра   15, 40, 47, 91, 234, 
251, 255 

Фриц М.   243 
Х 

Хазанов М.   82, 245 
Хай Михайло   21, 35, 84, 104, 
119, 170, 191–193, 238, 255 
Хакім Абулькасім Фірдоусі 
Тусі, перський поет   110  
ханаанські царі, бібл.   197 

Хацінський Я. (Chaciński J.)   
190, 235 

Хибіньський Адольф (Chybiński 
Adolf)   19, 255 
Хілько Микола   153, 154, 255 
Ходак Оксана   193, 254 
Холл Джеймс   127, 166, 255 
Хомінський Йосиф (Йосип, 
Осип, Юзеф) (Jòzef 

Chomiński)   18, 184, 255 
Хом’як Оксана   82, 87, 245, 
248 
Хорс, мітологіч.,   65 

Хорнбостель Еріх Марія, див. 
Горнбостель 
Хоткевич Гнат   78, 187–189, 
199, 204, 205, 252, 256 
Хілько Микола 
Ц 

Цалай-Якименко Олександра   
17, 90, 119, 256 
Цв’ях Вікторія   76, 256 

Цепенда Ігор   23 
Цигилик Володимир   159, 171, 
193, 194, 226, 247, 250 
Цимбаліста Лідія   297 
Ч 

Чайковський Петро   35, 160, 
170, 193, 242, 245, 255 
Черепанова Світлана   120, 
256 
Черепнін Лев   117 
Черниш Олександр   35, 36, 
159, 171, 193, 194, 226, 247, 
256 
Чернов Олександр   84, 235 
Чижевський Дмитро   199, 256 
чингізиди, монгол. ханська 
(царська) династія, нащадки 
Чингісхана (хана Чингіса)   41 

Чуйко Олег   9, 17, 257 
Чурило Пленкович, фольк.  71 
Ш 

Шараневич Із(с)идор 10 
Шаргородська Інна   127 



272 

Шевельов Юрій (Шерех Юрій)   
50, 51, 257 
Шевченко Лариса   82, 87, 245 
Шевченко Тарас   22, 71, 72, 
93, 96, 106, 108, 152, 153, 156, 
159, 160, 164, 174, 179, 229, 
231, 234, 240, 241, 247, 251, 
252, 256, 257 
Шевченко Тетяна   207 
Шевченко Федір   46, 196, 241, 
259 
Шевчук Валерій   197, 251 
Шелом’янце(і)в-Терський Воло- 
димир   138, 159, 257 

Шидловський Тадеуш (Szydłow-
ski Тadeusc)   147, 150, 257 
Шилов Валентин   130, 193, 250 
Шовкопляс Ганна   171, 257 
Шолохова Е.   139, 243 
Шреєр-Ткаченка Онисія   13, 
88, 240 
Щ 

Щапов Ярослав   65, 66, 98, 
102, 155, 257 
Ю 
Ювал, бібл.   161 
Юрій, св.   145, 147, 148, 239, 
245 
Юрій-Болеслав Тройденович, 
галицько-волинський кн.   41  
Юрій Володимирович, кн.   199 
Юрій Львович, кор. руський, 
кн. белзький, галицький і во-
линський   54, 100 
Юрій, пінський кн.   212 
Я 

Яворський Геннадій   65, 234 
Яґайло, литовський кн., 
польський кор., див. 
Владислав ІІ Яґайло 

Якимович Богдан   46, 153, 
204, 241 
Яків Скора, відливник   148, 
149 

Якубяк Ярема   29, 33, 55, 80, 
239, 258 
Янін Валентин   78, 248 
Яременко Василь   25, 31, 34, 
40, 41, 57, 58, 73, 80, 82, 84, 
85, 164, 183, 200, 201, 232 

Яремко Богдан   179, 180, 257 
Ярослав Володимиркович 
(Осмомисл), галицький кн.   
44, 60, 61, 143, 168, 196, 197, 
205, 209, 236, 251 
Ярослав Володимирович    
(Мудрий), київський кн.   41 
Ярославна, кн., дружина князя 
Ігоря  60, 61 
Ярослав Тверський, тверський, 
новгородський кн., великий 
кн. володимирський   54 
Яси(і)новський Юрій   4–6, 9, 
17–19, 21, 22, 24, 27, 28, 30, 
32, 33, 51, 52, 55, 59, 69, 70, 
72, 74, 80, 81, 90, 93, 96–98, 
103, 106, 108, 109, 125, 129, 
152, 160, 162, 164, 174, 175, 
184, 185, 226–228, 237, 238, 
240, 245, 247, 249, 255–259 
Ясіновський Андрій   175, 226 
Яценко Борис   196, 259 
Яценко Галина   76, 256 
 
 
 
 

 

 

 

 



273 

ПОКАЖЧИК ГЕОГРАФІЧНИХ НАЗВ  

 
А  
Азія   91   
Альпи, Східні   146  
арабо-мусульманський світ   
185    
Ассирія   127 

Ата ки, село   35 
Б  
Бакота, село   120     
Баламутівка, село   36   
Балкани  186 
Балтика   146 
Балтійське море   40  
Бардіїв, місто   71     
Белз, місто   43, 51, 85, 159   
Белзький регіон   48 
Берестейський регіон   48  
Берестя (Брест), місто   139    
Берлін, місто   53   
Бистриця, село   150   
Біла Хорватія, див. Велика 
Біла Хорватія 

Білка, річка   138   
Біломор’я   151   
Білорусь   96, 139, 191  
Більшівці, містечко   84, 87  
Блюдники, село   85  
Бовшів, село   35   
Бойківщина   49, 155, 207  
Бойна, місто   132 
Болгарія   41, 78, 135, 138, 165    
Борщів, містечко, Борщівщина  
137  
Братислава, місто   198  
Бринь, село   85 
Британія   70    
Буда, місто   145, 207, 242 
Будильниця (Будельниця), 
гора   153 
Бужськ (Буськ), місто   43, 194   
Буковина   12, 49, 93, 111, 
137, 159, 160, 163, 169, 171, 

186, 194    
Буковинське підгір’я   64 
Бучач, місто   51, 137, 138   
В  
Вавилон   12 
Ваймар (Веймар), місто   83   
Варшава   187 
Ватикан, місто-держава  200 
Вашинґтон, місто   155   
Велика Біла Хорватія, Велика 
Хорватія   37, 38, 125, 141  
Велика Моравія, див.  Моравія 
Велика 
Велике князівство Литовське   
45, 89, 94, 102   
Великохорватське князівство   
37 
великохорватські (галицькі) 
землі   39   
Видубичі, урочище   60 
Вишгород, місто   209   
Відень, місто   53, 207  
Візантія   7, 37, 66, 91, 109, 
133, 134, 163, 165, 184, 185, 
209   
Вінніпеґ, місто   58, 76, 199 
Вірменія   109, 152 
Вісбаден, місто   136  
Волинська єпархія   150  
Волинська земл(і)я   9, 19–22, 
27, 28, 30, 32, 33, 39, 49, 63, 
88, 109, 151, 177, 179, 187, 
188, 194, 198, 200 
Волинське князівство   40  
волинські міста   7 
Волинсько-Галицьке кня-
зівство   40 
Волинь   8, 15, 20, 21, 24, 30, 
32, 33, 36, 38, 40–43, 45–51, 
54, 56, 57, 62, 67, 74, 75, 78, 
88, 89, 92–95, 98, 121, 124, 
134, 135, 137, 139, 143–147, 



274 

150–152, 154–157, 159, 160, 
171, 173, 175–177, 181, 184, 
186, 188, 192–194, 198, 199, 
204, 207–209, 212, 214–217, 
219, 221, 222, 224 
Володимир, Володимир-Во-
линський, місто   38, 39, 43, 
44, 58, 61, 94, 100, 107, 111, 
137, 139, 148, 150, 154, 155, 
168, 177, 208, 211 
Володимирська єпископія   62 
Володимирський регіон   48  
Володимирська земля   168    
Володимиро-Суздальська зем-
ля   196 
Володимир-Суздальський, 
місто   130    
Волинська область держави 
Рюриковичів   39   
волинські землі   19   
Г  
Галицька земля, землі   8, 9, 
14, 15, 16, 19, 20, 21, 25, 26, 
30–33, 36–39, 41, 43–46, 48, 
49, 52, 60, 63, 64, 78, 85, 92, 
98, 99, 101, 102, 108, 120, 121, 
129, 130, 132, 134, 137, 143, 
145, 148, 151, 155, 157, 159, 
160, 168, 170, 176, 177, 179, 
186–188, 193, 194, 197, 198, 
208, 209, 211, 215, 219, 224  
Галицька митрополія   100 
Галицька Русь   64, 101, 211   
Галицьке князівство   40, 48, 
99, 207   
Галицький регіон   48  
галицькі міста   7  
Галицько-Буковинське При-
карпаття   16, 38  
галицько-волинська Україна   
Галицькі й Волинські землі   
13, 17, 20, 29–31, 33, 34, 40, 
41, 45, 47, 63, 72 , 88, 91, 129, 
134, 145, 146, 151 
Галицький район   84, 85, 87  

Галицько-Волинська держава   
7, 9–11, 14, 20, 32, 40, 42, 45, 
108, 116, 144, 160, 173, 182 
Галицько-Волинська Русь   17, 
21, 113, 118 
Галицько-Волинське князівст-
во   2–4, 9, 14, 17, 20, 22, 26, 
28, 31–33, 42, 44, 48, 49, 98, 
103, 116, 117, 125, 147, 185, 
209 
галицько-волинські землі   40, 
45, 63, 73, 91, 93, 218, 220, 
223 
Галицька Русь   14, 115 
Галицько-волинська Україна   
25, 31 
галицько-володимирські землі   
46, 47 
Галицько-Подільський регіон   
51   
Галич долітописний   37, 38, 
64, 125, 141 
Галич княжий, Давній, старий, 
стародавній   11, 15, 16, 26, 27, 
32, 36, 37, 39–41, 43, 44, 47, 
48, 54, 64, 69, 79, 85, 88, 91, 
92, 98–101, 103–105, 111, 120, 
122, 130, 131, 134, 137, 139, 
141, 142, 144, 152, 159, 160, 
163, 167, 168, 170, 171, 194–
196, 200, 205, 206, 209–211 
Галич, місто   11, 14, 16, 21 
26, 27, 31, 32, 35, 37, 45, 54, 
64, 69, 85, 87, 91, 101, 104, 
105, 122, 130, 134, 142, 144, 
152, 160, 167, 194, 218, 223 
Галичина   15, 18, 19, 22, 27, 
28, 30, 32, 33, 40, 41, 47, 48, 
50, 51, 54, 56, 57, 67, 80, 87–
89, 92, 94, 95, 107, 124, 125, 
135, 137–140, 144, 146, 147, 
150–152, 155, 156, 160, 168–
170, 173, 175, 178, 181, 184, 
188, 192, 198, 199, 204, 207, 
209, 214, 216, 217, 221, 222, 
див. ще Galicja 



275 

Галичина, Східна   139  
Гданськ   190, див. ще Данциг  
Горбівське городище (село 
Горбова)   64    
Городиськ, село   51   

Горо  дниця, село   142 
Городок, село   34, 110, 129   
Городоцький повіт   19   
Греція (див. ще Давня Греція)   
97, 114, 200 
Гродно (Горадня)   100 
Грубешів, місто   208    
Грюнвальд, село   203 
Гуцульщина   49, 64, 150, 151, 
180, 181, 196, 206, 207 
Ґ  
Galicja  15, 27    
Ґрудзьондз, місто   19  
Д  
Давидів, село   138    
Давній Рим   128 
Давня Греція   181   
Данилівка, хутір   194 
Данциг (польс. Гданськ)   146   
Дермань, село   155  
Дзвинячки, річка   138   
держава Романовичів   26, 28, 
32, 33, 40, 41, 44, 47, 73, 88, 
90, 96–98, 101, 105, 107, 134, 
138–140, 142, 143, 158–160, 
182, 185, 191, 215, 216, 220, 
221 
держава Ростиславовичів   28, 
33, 159  
держава Ростиславовичів і Ро-
мановичів   28, 33  
держава Рюриковичів   26, 28, 
39, 44, 102, 128, 143 
держава П’ястів, див. землі 
П’ястів, Польща 
Дзвенигород, село   137  
Дніпродзержинськ (Кам’янсь-

ке ), місто   156  

Дністер, річка  35, 36, 138, 
141, 211 
Дністровка, село   171 

Дністро-Прутське межиріччя   
141    
Добромильський повіт   19 
Довгі вали, фортифікаційні 
споруди   141 
Долинський повіт   19  
Дорогобуж, село   172    
Дорогобузько-Пересопниць-кий 
регіон   48   
Дрогобицький повіт   19  
Дрогобич, місто   11, 35, 88, 
155, 170, 182, 193  
Дунай, річка   190     
Є 
Європа, зокрема Західна   13, 
14, 20, 63, 67, 86, 87, 90, 91, 
99, 134, 165, 177, 182, 185, 
187, 191, 192, 218, 223     
Європа, Східна  26, 105, 135, 
149, 172, 183 
Європа, Центральна   41, 172, 198  
Європа, Центрально-Східна   
14  
Єкимауци, село   210   
Єрихон, місто   197      
Єрусалим, місто   135    
Ж  
Жешув, місто   27, 32, 98, 103, 
170, 185 
Жидачівський повіт   19  
З   
Закарпаття   52, 71, 102, 137, 
145, 159, 171, 193, 194, 211 
Захід, Західна Європа   40, 87, 
96, 128, 134, 186 
Західна Україна, див. Україна 
Західна  
Збаражчина   139 
Збруч, річка   65, 137   
Звенигороди, міста, села   38, 
42, 53, 130, 137, 138, 140, 141, 
145, 155–157, 159, 160, 171–
173, 188, 190, 192, 193 
Звенигородська земля, регіон   
48, 140, 141, 145, 155, 173, 
188, 192  



276 

Звенигородська волость-кня-
зівство   39 
землі П’ястів   73    

Зимне, село   211    
Змійові вали, фортифікаційні 
споруди   141  
Золотий Тік, урочище   64, 
131, 211  
І   
Івано-Франківськ, місто   2, 3, 
4, 8–11, 13–17, 21, 22, 27, 31, 
36–38, 41, 43, 44, 49, 64, 65, 
69, 84, 85, 88, 92, 95, 97, 99, 
101, 104, 105, 107, 122, 127, 
129, 136–138, 141, 142, 148, 
150–152, 159, 167–170, 177, 
178, 181, 182, 194–196, 210, 
211, 218, 219, 223 
Івано-Франківська обл., Івано-
Франківщина   85, 150, 179   
Ізраїль   161  
Іран   190 
Ірландія   132  
Ірпінь, місто   21, 104  
Іспанія   186 
Італія   93, 186  
Й 
Йоенсуу (Joensuu)   22 
К  
Калуський повіт   19  
Калюс (Каліус), місто   120     
Кам’янець, місто   42 
Кам’янець-Подільський, місто   
44, 109  
Карапчівське-Вали, городище, 
село  64  
Карпати   13, 37, 42, 43, 49, 
64, 136, 153, 180, 187, 201, 
206  
Карпатський регіон   37, 206    
Каяла, річка   60, 196, 207  
Кельменецький район   171 
Кенігсберг, місто   94  
Київ, місто   9. 10, 12, 13, 17, 
18, 21, 25, 27, 30, 31, 34–36, 
39–44, 46–51, 53–63, 65, 66, 

68–77, 79, 80, 82–89, 92, 94–
97, 99, 101, 104, 107, 110–117, 
119, 120, 121, 123, 125, 129, 
130, 134, 137–145, 147–151, 
156, 159, 160, 162–164, 166, 
170, 171, 173, 174, 180, 182–
187, 189, 191–197, 199–201, 
203, 206–213, 218, 223 
Київська Русь, Давня Русь, 
Київська середньовічна держа-
ва, Києворуська держава 
Рюри-ковичів (див. ще Русь)   
21, 22, 25–27, 30–32, 38, 39, 
42, 43, 50, 72, 80, 119, 121, 
123, 134, 138, 146, 159, 160, 
204, 215, 220 
Київська земля   26, 31, 141  
Київщина   41, 138  
Кирило-Білозерський монас-
тир   70  
Кишинів, місто   21  
князівства Волині   11, 18, 24, 
90, 106  
князівства Галицьких і Волин-
ських земель; Галичини й Во-
лині   5, 6, 25, 31, 43, 69, 70, 
80, 86, 88, 97, 106, 109, 111, 
112, 130, 139, 217. 222  
князівства Галичини   11, 18, 
24, 86, 90  
князівство Романовичів   18  
князівство Ростиславовичів   18  
Ковель, місто   20  

Колі нки, село   141   

Колоколин, село   151     
Колоколівка, село   151   
Коломия, місто   14   
Кольбушовський повіт   19 
Константинополь, місто   108     

Копачи  нці, село   141 

Ко рнів, село   141  

Королево, містечко   52  
королівство Руси   4, 15, 18, 
21, 22, 24, 28–30, 33, 42, 45, 
51, 56, 57, 63, 69, 73, 88, 100, 
106, 109, 111, 130, 139, 148, 



277 

151, 152, 157, 175, 182, 184, 
188, 192, 198, 200, 204, 207, 
208, 214–216, 218, 221–223 
Короснянський повіт   19  
Косівщина   150, 179 
Коцюбинчики, село   131  
Краків, місто   14, 15, 38, 100, 
101, 142, 146, 147, 148, 150, 
152, 160, 168, 171, 178, 182, 
196, 206, 211   
Красносельський монастир   
52, 93  
Креме(’я)нець, місто   42, 195 
Кременецький район   194 
Крилос, село   85, 100, 130, 
131, 137, 160   
Кукільники, село   87 

Куни  сівці, село  141 
Куропатники, село  85 
Кременець (Крем’янець), місто  
42, 194, 195   
Крилос, село   92   
Кропивниччина   129  
Л  
Ланцутський повіт   19  
Ленінград, місто   71, 75, 83, 
100, 101, 127, 130, 134, 135, 
188, 193, 195, 197, 199, 200, 
204, 209, 210   
Ленківці, село   159  
Литва   45, 89, 94, 102 
Литовсько-Руська держава  17  
Ліський повіт   19  
Лондон, місто   150 
Луганська обл.   23 
Лужани, село, містечко   12, 
163, 186   
Лука, урочище   171 
Луцьк, княжий Лучеськ, місто   
20, 21, 27, 38, 42, 52, 93, 136, 
145, 148, 153, 154, 162, 172, 
173, 178  
Луцький регіон   48  
Люблін, місто   12, 77, 186  
Люблінське воєводство, 42  
Любомль, місто   139   

Люцерн, місто   105   
Львів, місто   4, 8–10, 12, 17–
19, 21, 22, 24, 26, 27, 29, 30, 
32, 35, 36, 38, 40, 42, 44–48, 
50–52, 54, 55, 60, 64, 69, 71, 
72, 74, 80, 81, 84, 89–93, 96, 
97, 100, 104, 106–109, 115, 
119, 120, 125, 135, 137–142, 
145–153, 155, 156, 159, 160, 
162–167, 169, 171–175, 177, 
180, 184, 186–188, 190–194, 
196, 200, 204, 207–209, 211 
Львівська область, Львівщина   
43, 85, 88, 138, 145, 171, 172, 
192, 194 
М  
Маґдебурґ, місто   219, 224 
Манява, село   108  
Манявський скит   74   
Мельники, село   156  
Мельнице-Подільськ, містечко   
137  
Мєлецький повіт   19  

Миха льче, село   141  

Мінськ, місто   132, 133, 139   
Могилки, урочище   131 
Молдовське князівство   94  
Молдова   41, 49, 102, 210 
Молодове І, V, багатошарова 
стоянка   35   
Моравія Велика   43, 134, 219, 
224    
Москва, місто   26, 36, 59, 60, 
63, 64, 66, 70, 71, 75–79, 82, 
93, 96, 98, 100, 102, 105, 109, 
113, 116, 123, 124, 127, 128, 
130, 134, 135, 138, 139, 148, 
155, 161, 165, 166, 171, 176, 
187, 193, 195, 197, 199–201, 
204, 205, 208, 212 
Москва ординська, Московія, 
Московщина  26, 74, 187, 195  
Мостиський повіт   19   
Муравиця, село   193  
Мюнхен, місто   76, 133, 174, 
191  



278 

Н  
Надвірна, місто   136 
Наддніпрянщина   41, 70  
Нерль, річка   130  
німецькомовні країни   83 
Німеччина   134, 218, 219, 
223, 224  
Ніский повіт   19   
Новгород, місто   77, 78, 122, 
134, 186, 190   
Нью-Йорк, місто   77, 84, 117, 
166, 191, 213   
О  
Обези (Грузія)   76  
Одеса, місто   12, 163, 186     
Оленин Парк, урочище   64     
Олешкове, село   43, 159          
Опілля   49, 50    
Ополе, місто   186, 190    
Орда   100 
Острог, місто   17, 90 
П   
Париж   105 
Переворський повіт   19 

Передіва ння, село   142 
Перемишль, місто   25, 31, 44, 
94, 98, 101, 107, 113, 115, 116, 
118, 120, 139, 170, 186, 209 
Перемишльська земля   18, 38  
Перемишльське волость-кня-
зівство   39  
Перемишльська єпархія   92, 
95, 113, 115, 139    
Перемишльський повіт   19  
Перемишльський регіон   48  
Пересопниця, місто, село   139, 
140, 145, 146, 159   
Переяславль, місто   141 
Переяславська земля   26, 31  
Петербург, див. Санкт-Петер-
бург 
Печерськ, район Києва   135   

південні землі Руси-України   93  
південно-західна Русь   14, 93, 
113, 121 
Північ   70  

Підве  рбці, село   141 
підкарпатські землі   92 

Пі нщина (Пинщина)   212 
Пліснеськ, місто   64    
Плоцьк, місто   145, 148, 149  
Поділ (Підгороддя), район кня-
жого Галича   193   
Поділля   36  
Подніпров’я   25, 31, 40, 42 
Подністров’я, галицьке, Верх-
нє та Середнє   35–37, 49, 134, 
146, 193, 210 
Познань, місто   190, 198   
Покуття   49, 138 
Полісся   20, 47, 54  
Половеччина   25      
Полонне, місто   173   
Полоцьк, місто   134  
Полтавська обл.   151  
Польське королівство   45 
Польща   37, 41, 42, 94, 138, 
142, 143, 182, 189, 190, 198, 
206, 207 (див. ще держава 
П’ястів) 
Пониззя (Поділля)   49   

Пото чище, село   141   

Потуки, місто   151   
Почаїв, село   150 
Прибалтика   146, 211  
Придністров’я  38, 146   
Прикарпаття   13, 14, 37–40, 
42, 49, 90–92, 145, 169, 171, 
193, 194 
причорноморський степ   186    
Причорномор’я, Північне   185 
Пряшів, місто   71 
Пряшівщина  (Східна Словач-
чина)  71   
Псковщина   186  
Пустомитівський район   38   
Путна, село   93   
Р  
Рава-Руський повіт   19  
Райки, село   193, 195    
Рези(і)на, місто   210    



279 

Репужи  нці, село   141   
Рига, місто   22  
Рим, місто   82, 128 
Римська імперія   128    

Рихвалд, село   108   
Рівне, місто   11, 34, 129, 182, 
189 
Рівненщина   155 
Ропчицький повіт   19  
Росія   21, 24, 30, 86, 97, 127, 
130, 138, 190, 193, 195, 199, 
200, 212   
Ростов   21 
Рудківський повіт   19  
Румунія   97, 206 
Русь давня, держава, середньо-
вічна (див. ще Україна-Русь)   
11, 14, 15, 19, 20, 25, 26, 28, 
31, 33,  38, 39, 40, 42, 44, 64, 
66, 60, 70, 71, 75, 76, 78, 79, 
82, 84, 87, 90, 93, 96, 98, 100–
102, 104, 109, 114, 118, 123, 
124, 127, 130, 133–135, 138, 
148, 155, 165, 168, 171, 173, 
174, 176, 177, 183, 200, 201, 
204, 205, 208, 210, 214, 217–
220, 222–224 
Русь, південно-західна, півден-
на   156 
Русь-Україна   92, 104 
Ряшівський повіт   19  
С  
Саксонія   70 
Самбір, місто   155   
Самбірський повіт   19  
Сандомир (пол. Sandomierz), 
місто   61 
Санкт-Петербург, місто   59, 
74, 76, 127, 143–145, 148, 149, 
156, 218, 223    
Сармато-Аланія (?)   190 
Святі місця (переважно Єру-
салим)   37  
Сербія   41, 135  
Сердомир, див. Сандомир 
Серет, річка   137 

Серники Долішні, село   85  
Сирія   108  
Сілезія, Сілезія Нижня   146, 
169, 177, 178    
Скандинавія   70, 146, 219, 224 
Скіфія   190 
Сколів, місто   43  
Сколівський повіт   19  
Скоморохи, село   85 

Скоморо  хи Нові, Старі, села   
84, 85  
Скомороше, село   85   
Скоморошки, село   84 
Словаччина   37, 71, 132, 133, 
150, 198, 206 
Слупськ, місто   10, 190   
СРСР   77, 165, 187  
Сокаль, місто   85    
Станиля, село   166   
Станиславів, місто   219, 224 
Старий ринок, площа   193 
Старі Скоморохи   85 
Старосамбірський повіт   19  
Степ   42  
Сторона, село   166 
Страдч, село   135  
Стрийський район   43  
Стрипа, річка   138    
Суздаль, місто    42   
Сула, річка   138  
Схід  28, 33, 40, 70, 99, 100, 
128, 184, 186                                                                         
Схід Стародавній   132 
Сянок, місто   73    
Сяноцька земля   18  
Сяноцький повіт   19  
Т  
Тарнобжеський повіт   19  
Твер, місто   54    
Теребовлянський регіон   48  
Теребовля, місто   85, 145, 148, 
149, 169, 211     
Теребовлянське волость-кня-
зівство   39   
Тернопіль, місто   21, 65, 121, 
199 



280 

Тернопільська область, Тер-
нопільщина  36, 131, 137, 
138, 194   
Тисмениця, місто   209 
Тмутараканська єпархія   92 
Торонто, місто   101   
Трансильванія, іст. область   
102   
Турківський повіт   19 
Турово-Пінська земля   49   
Тустань, фортеця   43  
У  
Угорське королівство   19, 41, 
177, 218, 223   
Угорщина,   угорські землі   41  
73, 144–146, 206, 207  
Ужгород, місто   52, 137, 211   
Україна   1, 14, 20, 22, 24, 30, 
32, 35, 37, 40, 42, 44, 46–50, 
54, 61, 62, 65, 68–70, 72, 84, 
86, 88, 90, 92, 94, 96, 97, 101, 
103, 109, 110, 112, 117–121, 
125, 129, 134–136, 138, 139, 
141, 144–152, 155, 156, 165, 
169, 170, 173–175, 179, 182, 
184, 186, 187, 189–192, 194, 
195, 208, 209, 212, 213 
Україна Західна   41, 132, 182, 
191, 218, 223 
Україна-Русь, середньовічна, 
давня Україна   11, 13, 25, 31, 
40–42, 47, 72, 93, 100, 114, 
117, 119, 135–139, 183, 185, 
212, 218, 223 
українські етнічні терени   10, 
47, 50  
Українська РСР   35, 39, 43, 
83, 84, 137, 145, 159, 171, 193, 
194, 203 
Урич, село   43  
Уторопи, село   150  
Ф  
Флоренція, місто   162 
Х  
Харків, місто   77, 78, 84, 96, 
117, 163, 187, 188, 191, 199, 
205, 213, 235    

Холм, Хелм, місто   26, 42, 44, 
62, 94, 99, 122, 144, 209   
Холмщина, Холмський регіон 
48, 144 
Хорватія, див. Велика Біла 
Хорватія 
Хотин, місто   42     
Ц   
Цвинтариська, урочище   135  
Ч   
Чашники, село   85  
Червенська земля, регіон   19, 
48   
Червенські «городи»   91 
Червона Русь   14  
червоноруські (галицько-воло-
димирські) землі   36, 47  
Черкаська земля   26 
Черкаський район   156 

Чернели  ця, городище,  містеч-
ко  142 
Чернівецька обл.   171  
Чернівці, місто   94, 159, 160    
Чернігів, місто   184 
Чернігівська єпархія   95   
Чернігівська земля   26, 31  
Чернігівщина   34, 129   
Чернігово-Сіверщина   60 
Чесанівський повіт   19    
Чеська республіка   21  
Чехія   41, 191, 219, 224  
Чорне море   40   
Чортків, місто   132 
Чортківський район   131, 137    
Ш   
Шишацький район   151  
Штудгарт, місто   83   
Шумер   12 
Щ 
Щирка, річка   110 
Я  
Яворівський повіт   19      
Ярослав, місто   202 
Ярославський повіт   19 



281 

     

 

 

ПРЕДМЕТНИЙ ПОКАЖЧИК  

 
А 
агогіка   54 
аерофон   170, 172, 173, 180, 
193, 198, 199, 204–206 
  язичковий   186, 193 
акламація   78 
акомпанемент, акомпанувати   
74 
актор   87, 212 
актор-лицедій   82, 86 
акустика   100, 138, 179 
амбітус   57 
амбушюрний   180 
ангел   166 
ансамбль музикантів   181, 189 
ансамбль звуковий, музичний   
157, 195 
арган (ідіофон)   197 
артефакт   11  
артист   84, 87, 88, 212 
антифон   208 
арфа   119, 187, 189, 191 
археологія музична   10, 11, 
147, 173, 182, 190, 197, 198, 
217, 222  
архітектура   26, 32, 43, 97, 
99–101, 139, 142, 153, 154 
Б 
багатоголосся   19, 27, 32, 105, 
111, 136, 158 
байорка   191 
балада   70, 71, 81 
бандура   189, 192 
бандурист   88 
баяти (балакати)   183 
билина   25, 31, 70–73, 81, 98, 
151, 152, 215, 220 

било   127, 128, 132, 133, 135, 
136, 152, 153, 155, 157, 158, 
180, 198, 207 
бити (в ідіофон)   151, 155, 
197, див. ще дзвоніння 
«Bogurodzica», польська пісня   
202, 203 
богослужба, богослуження   26, 
65, 91, 92, 94, 97, 102–104, 
109, 111, 119, 128, 134–137, 
143, 163, 165, 167, 174, 203, 
213, 216, 221 

заупокійне (чин похорону, 
відспівування), поминальне  
103 

бордюг   180 
брязкуча палиця   180 
брунчалка (зросійщено), див. 
фуркало 
брязкало   127 
брязкальце   127–129, 170 
брязкуча палиця (муз. 
інструмент) 
бубенець   128, 129, 156, 157, 
193, 198 
бубон   36, 84, 162, 181, 186, 
189, 198–200 
бубон дзвінковий (решето)   84, 
89, 198 
бубонець    198 
бубнити   57 
будильниця (Будельниця)   153 
бурдон, бурдоновий    191 
В 
вабець, див. мисливський 
вабець (манок)  
ваґанти   86 
валик-тяга на дзвоні   140, 146 



282 

варґан   193 
веди давньоіндійські  12 
вежа-будильниця   153 
вежа-дзвіниця   142, 152–155 
веснянка   55 
величання, величальні пісне-
співи, див. пісні-«хвали» 
вентиль (у муз. інструменті)   
206 
весілля   56, 57, 60, 89, 181, 
207 
вечірня   101 
видовище театральне, дійство    
86, 123, 189 
виконавство музичне   5, 6, 20, 
68, 74, 78, 86, 117, 124, 130, 
132, 161, 167, 182, 191, 200, 
201, 216, 221, див. ще гра,  
музикування 
виконавська манера   86 
висотні характеристики звука  
54, 96, 174, 191, 206, див. ще 
звуковисотність 
вистава театральна   87 
віґран   193 
відливати (лиття художнє)   
132, 143–150, 158, див. ще 
людвисарство 
відливник   148–150 
відправа церковна, див. ще бо-
гослуження   60, 92, 103, 104, 
175 
Відродження/Ренесанс, епоха   
106, див. ще Ренесанс 

відспівування (чин по  хорону – 
заупокійне богослуження)  59, 
102, 104 
візантійсько-балканська куль-
турна традиція   7  
віолончель   76 
вірші-псалми   161 
віршово-пісенний   124 
віче   137 
віщун   123, 124 
вокальний   10, 21, 78, 167 
вокальні здібности   124 

вокально-інструментальний 
твір   69  
вокально-поетична творчість   
46, 57, 58, 123 
волочебник, волочебники   89 
волхв   65, 84, 125 
вухо дзвона   140, 144, див. ще 
корона дзвона 
Г 
г(ґ)адулка   77, 78, 191  
гармонізатор хаосу    123 
гармонійний   162 
гармонія   54 
гейнал (Hejnal)   141, 142, 182 
генслє   77 
героїчно-фантастичний цикл   
73  
гимн, гимни   7, 12, 108, 109, 
161, 164, 208 
гимнографія, гимнологія   24, 
30, 51–53, 55, 69, 80, 81, 91, 
93, 96, 97, 104, 106, 111, 161, 
162, 215, 220 
гимнотворчість   11, 12, 24, 26, 
164 
голос   115, 203 
голосити   162 
голосіння, див. похоронні голо-
сіння 
голосник   152 
 евентуальний   100 
гонг   152 
гра, грати (у тому виконувати 
музичний твір)   73, 75–77, 82, 
86, 90, 122, 161, 169, 180, 183, 
186, 190, 197, 198, 204, 206–
208, 213 
графіті   153, 154, 160, 174, 191 
греко-візантійська півча тра-
диція   12 
гриф   189 
григоріанський хорал   175 
грифон   129–131 
гудець, гудошник   25, 30, 74–76 
гудіти, густи   74, 76, 78, 212 



283 

гудок, смик (аерофон)   76–78, 
81, 82, 187, 188, 191, 198 
гудулка, див. гадулка 
гудьба   76, 183 
гук, гучний   34, 155, 156, 197 
гул   146 
гусельниця   73 
гусла   70, 73, 74, 78, 81–83, 
89, 123, 162, 172, 183, 184, 
188, 190–192, 197, 198 
    -псалтир   191 
гусляр   75, 119, 190 
густи, див. гудіти, гудьба 
гучати   146 
гучність   128, 196 
Ґ 
ґоліард, див. вагант   86 
ґудзик-бубенець   157, 193–195 
Д 
дека   76 
демественний   213 
денцівка   180 
деркач   180 
дзвеніти   138 
дзвинчати   138 
дзвін (предмет)    5, 6, 8, 19, 
21, 22, 107, 127, 128, 132–141, 
143–158, 189, 198, 207, 217, 
222 
 соборний   142, 151  
дзвін (звучання)   7, 127, 136, 
144,  див. ще дзвоніння  
дзвіниця   132, 141, 147, 150–
152, 154, 155, 158, 198, 217, 
222, див ще вежа-дзвіниця    
дзвінок   107, 127–129, 131, 
132, 134, 135, 157, 180, 195, 
198, 207, див. ще 
tintinnabulum 
дзвіночок   21, 89, 127, 129, 
130, 157, 173, 195 
дзвонар   132, 133, 151 
дзвонарство, дзвонарська 
культура   4, 17, 19, 21–23, 28, 
104, 127–129, 132, 136, 147, 
151, 152, 158, 217, 222 

дзвоників набір   127  
дзвоніння канонічні, обрядові, 
ритуальні   26, 91, 100, 102, 
124, 127–129, 132–134, 136, 
137, 143, 146, 151, 152, 155, 
158, 167      

 світські, у тому ґвалтовні, 
сполошні   136–138, 141, 142, 
146, 152, 153, 156, 158 
дзеленчання   132 
диякон   102, 108, 109, 155, 174 
дійство християнське  102, 
124, 138 
 дохристиянське   216, 221 
діялект музичний   50 
діяпазон    57 
діятонічний   57, 66 
долоні як ритмічний муз. інст-
румент    181 
дресирувальник   82 
дримба   180, 193 
дуда, дудка   180, 199 
дудочка   36, 193 
дульце (див. мундштук) 
дума   63, 71, 73, 81, 88 
духовий інструмент (див. 
аерофон) 
дяк   89, 109–112, 114, 115, 
117, 125, 162, 173, 174, 204 
дяковчитель   110, 174 
Е 
едукація музична   21, 164, 
167, 169, 173, 174, 216, 221, 
див. ще освіта музична    
енциклопедія музична   76 
епіка, епос   5, 6, 12, 54, 68, 
70–73, 78, 81, 89, 213, 217, 222 
етнографія   28, 49, 56, 77, 
179, 180, 215, 220 
етноінструментологія   21 
етнокультура    88, 193 
етнолог, етнологи   63, 71 
етнологія музична, етномузи-
кологія    17, 21, 46, 119, 189 
етномузиколог   49, 56, 109, 
179, 187, 192, 208 



284 

етнопедагогіка музична   169, 
170, 172, 173, 175 
етноорганолог, етноорганоло-
гія   21, 180 
Ж 
жанр, жанрова група   5, 6, 46, 
70, 71, 81, 84, 86, 97, 98, 111, 
177, 198, 213, 215–217, 220–
222 

вокальної народної музики   
10 
 вокально-музичний   123  
  інструментальної народної 
музики   10 
 календарно-обрядової   25  
    музично-поетичної твор-
чости   46, 50, 56, 57, 68, 124, 
215 
 словесно-музичний   213 
 фольклорний   8, 46–47, 
див. ще билини, фольклор 
 церковний   103, 111 
жрець, жрецтво   65, 86, 123–
125 
З 
забава   86, 89, 90 
«заздравні чаші»   213 
замра   183  
засоби музичної виразности   
106 
заспівати   195 
застереження музичне   141 
засурмити   199, 205 
затрубити   199, 205 
заупокійне богослуження, див. 
відспівування 
заутреня   58 
зворот мелодійний   66 
звук, звуки, звучати   28, 33, 
35, 57, 73, 76, 96, 100, 103, 
127, 128, 131, 132, 134–136, 
140–144, 146, 152, 154, 155, 
157, 158, 170, 172, 174, 176, 
191, 192, 194, 195, 198, 200, 
210, 214, див. ще ультразвук 

звуковидобування   78, 189, 
190 
 щипкове (плектрове)   189 
звуковий простір, тло   182, 
210 
 ряд   57, 206 
звуковисотність   174, 176 
звуконаслідування   180, 208 
звукоряд   66 
здібности мистецькі, музичні   
123, 126, 143, 144, 151, 167, 
173, 216, 221 
“земляний бубон”   181 
знаменний розспів   175, 213 
знахар   84 
зозуля керамічна («зозулька»)   
180 
зурна   199 
І 
іграшка-аерофон   172,173 
 музична   170,172, 216, 220 
ігри, ігрище   76, 83, 86, 123 
ідентичність культурна   24, 30 
ідея музична   84 
ідіофон   128, 129, 134, 138–
140, 144–146, 149, 150, 156, 
158, 170, 171, 180, 193, 194, 
198 
ікона, іконопис   27, 32, 107–
109, 143, 163–166, 176, 177, 
187, 216, 221 
іконографія   8, 12, 107, 108, 
163, 166, 182, 209, 217, 222 
інструмент, інструментальна 
культура, інструментарій му-
зичний   4–6, 8, 10–12, 28, 33–
36, 49, 69, 73, 74, 76, 78, 82, 
86, 87, 90, 109, 119, 122, 127–
129, 132, 135, 136, 140, 143, 
144, 146, 150–152, 158, 161–
164, 169, 170, 173, 179, 180, 
182, 183, 185–193, 196–199, 
204–209, 214, 216, 217, 221, 
222 
 арабо-мусульманський, 
східний   185, 186 



285 

 давньослов’янський   11  
 загальнослов’янський   182, 
183 
 народний   158, 179, 180, 
187, 191, 206, 207, 216, 221 
 самозвучний   150, 180, 181, 
195 
 світська   185 
 скіфо-сарматський   184  
   смичковий   76–78 
 струнний   76, 78  
 струнно-щипковий    191 
 східнослов’янський   182 
 язичково-щипковий   193 
інтервал музичний   72 
інтонація   47 
Ірмолой, Ірмологіон   74, 80, 
89, 96, 97, 106, 108, 165, 174 
історія музики   18, 25, 29, 31, 
33, 60, 77, 84, 109, 117, 127, 
129, 130, 175, 184, 193, 195, 
199, 200, 213  
К 
калатало, калатальце   131, 
152, 180 
календарна музично-поетична 
творчість   46 

калофонія (kαλоφωνία)   24, 30, 
51, 52, 93, 162 
кампан, campanа   128, 145, 
150 див. ще дзвін 
кампанологія   21, 132, 134, 
148, 150, 158 
канон (вокальний твір)   110 
капела музична   18, 88, 90, 
109 
капелан   107, 168, 169, 177, 
178 
каплиця   12, 77, 186 
каталог музичних інструмен-
тів    11  
катедра   94, 100, 103 
квінта   57, 76, 191 
керівник хору   175 
київська нотація   175 
київський розспів   175 

кимвал, кимвали  127, 128, 162 
«Киріє ел(е)єйсон», «Керь-

лѣшь»   199–203 
китара давньогрецька   191  
клавіша   191 
клапан (у муз. інструменті)   
206 
клапун, див. клавіша 
кларнет   180 
клепало   129, 135, 180 
клепачка   128, 129 
кликун   136, 178 
клірос   103, 109, 155  
книги богослужбові, літургійні   
53, 91, 99, див. ще рукописні 
богослужбові книги 
книжкова мініятюра    27, 32 
кобза   70, 81, 189 
кобзар   88 
кобзарознавець   21 
кобзарознавство   21  
кобзарство   84, 119, 191 
коза (муз. інструмент)   180 
колискова   175 
колокільці   180 
«колокол» (церковнослов’ян.)   
144, 151, див. ще дзвін  
коломийка   63 
коляда   190, 206 
колядка   54, 55, 72, 78, 81, 98 
колядник   89 
комплекс музичний   34, див. 
ще музична система 
композиція музична   155, 158, 
214 
кондак   108, 110 
Кондакар   103, 134, 175 
кондакарний   175 
конструкційно-виконавський   179 
концертуючий стиль   8  

кóрба (ручка) у лірі   191 

Кормча (Номоканон)   102 
корнет (муз. інструмент)   204 
корона дзвона   141, 144, 145, 
154, див. ще вухо дзвона 
крик колективний   34 



286 

крилос, див. клірос  
ксилофон   128 
кукольник   87, 90 
кулизма   174, 175 
кулизм(’)яний   96, 106, 108, 
164, 165, 174–176 
культовий, язичницький релі-
гійний центр   65, див. ще свя-
тилище дохристиянське 
кульочка-тарахкальце   196 
культура дзвонарська, див. 
дзвонарство 
 малярська, див. малярство 
 міська   42, 65, 101, 136, 
137, 198, 217    
 музична   15 
 музично-інструментальна   
11, 35 
 співоча   109   
 художня   9, 17 
 співоча, півча традиція   10, 
12, 45, 46, 60, 63, 66, 69, 72, 
79, 81  див. ще билини 
культурологія   12, 163, 186, 
241 
Л 
лад музичний   57, 66 
лєра   191 
лицедій   90, 189, див. ще 
актор, артист 
ліра   191 
 корбова (колісна)   189, 191, 
192 
 щипкова   10, 186, 189, 191 
лірика   68, 213 
ліриця   78 
лірник, лірники   88–90, 191 
лірництво   84, 191, 192 
ліроподібний   10, 190 
літофон   128 
літургія, літургіка   22, 26, 57, 
93, 96, 102, 108, 109, 113, 124, 
128, 133, 165, 166, 177 
людвисар, див. відливник 
людвисарство   147, 149 

лютня, лютневий   87, 119, 
186, 188, 189, 198 
М   
майстерзинґер   86 
малюнок   170 
малярство, малярська культу-
ра   13, 26, 27, 32, 33, 91, 97, 
107, 108, 124, 143, 163–165, 
176, 177, 197, 215, 220, 216, 
218, 221, 223 
мандоліна   187 
манера виконавська  
манок (вабець) мисливський   
180 
медієвістика,  медієвіст   11, 
14, 20, 96, 130, 164, 217, 218, 
222, 223 
мелізми   108, 175 
мелодизований   70 
мелодика   175 
мелодико-ритмічний   86 
мелодійний   132 
мелодія   35, 47, 57, 66, 72, 87, 
96, 146, 165, 191, 206 
 давня   57 
 танцювальна   87, 90 
мелос   54, 71  
мембранофон   198  
мензуральна нотація   175 
металофон   128 
мисливський вабець (манок)    35, 
180, 208, 210 
мистецтво   7, 9–13, 17, 18, 20, 
24, 26–28, 30–34, 35, 37, 38, 
42, 43, 45, 57, 58, 72, 86–88, 
91, 97, 106, 108, 120, 123, 124, 
126, 127, 130, 132, 134, 144, 
150, 160, 163, 165, 166, 168, 
169, 176–178, 215, 216, 218, 
220, 221, 223 
   виконавське   4, 155  
      відливання дзвонів, худож-
нє лиття  16, 132, 144, див. ще 
людвисарство 
   дзвонарське   5, 6, 127, 
128, 151, 155, 158 



287 

   драматичне   56  
   книжкове   91–93 
   музичне, див. музичне 
мистецтво   
   півче   167                             
   поетичне   56, 161 
   професійне   108, 216, 221 
   театральне   86, 90 
   хорове   4 
   церковно-співоче   91, 111 
мистецтвознавство   4, 9, 10, 
17, 28, 29, 33, 99, 119, 148, 
151, 161, 189 
мистецька культура давня   10, 
164 
 композиція   214 
 спадщина   12, 17, 24, 27, 
71 
 творчість   144, 180 
мистецьке об’єднання   84, 87 
 джерело   113 
 самовираження   180  
 явище   122 
мистецько-естетичний   85, 90, 
167 
мистець, митець   76, 87, 90, 
119, 122, 123, 125, 183, 185 
Мінея   95, 96, 106, 165 
міт   61 
мітологія, мітологічний   70, 
130    
модальність   57    
монодія культова, сакральна, 
церковна   11, 12, 24, 30, 51, 
52, 69, 93, 97, 105, 111, 162, 
175 
мотив   72, 73, 182 

мýзика   2–6, 9–12, 17, 18, 20–
30, 32–34, 35, 41, 45, 47, 63, 
68, 70, 73, 86–89, 107, 120, 
127, 130, 132, 136, 137, 160, 
161, 164, 165, 170, 176, 177, 
179, 181, 183, 189, 197, 200, 
204, 212, 215–218, 220–223, 
див. ще музичне мистецтво    

  багатоголоса, див. бага-
тоголосся  
 богослужбова   104, 134,  
146, 174 
 благочестива   134, 161 
   військова   56, 57, 199, 202–
204, 214 
   вірменська   72, 152 
 гармонічна   66 
 humana   19 
 знаряддя   161, 179 
  інструментальна   89, 
161, 182, 184, 186, 193 
 лірницька   191 
 мисливська   208, 210, 214  
 міст   7 
 набожна   161  
 народна   10, 36, 46, 47, 66   
 народно-інструментальна   
36, 132, 136, 138 
 народно-танцювальна   191  
 побутова   89 
 полінаціональна   41 
 професійна   97, 98, 111, 
213  
   сакральна   106, 107, 109, 
134 див. ще спів сакральний  
   світська   81, 137, 146, 184  
 сиґнальна   136, 137, 146, 
210 
     старогалицька   7 
  українська/руська   4, 7, 9, 
10, 17, 18, 21, 22, 24, 28, 30, 
33, 55–57, 66, 72, 74, 77, 80, 
97, 107, 108, 117, 175, 184, 
191, 215, 218, 220, 223 
 учт, урочистих трапез   210  
 франко-фламандців   19  
 церемоніяльна   204, 214, 
217, 222 
 церковна   8, 11, 60, 66, 99, 
100, 102, 103, 111, 132, 134–
136, 136, 138, 175, 216, 217, 
221, 222,  див. ще дзвоніння, 
спів, богослуження  
 учт і урочистих трапез 



288 

музикант, музѝка   18, 74–77, 
81, 83–85, 87–90, 116, 117, 
120, 121, 123, 124, 130, 151, 
166, 182, 186, 188, 189, 191, 
199, 200, 204, 205, 207, 213, 
214 
 військовий 199–200 
 -віщун   123, 124 
 -вокаліст   111, 124          
    -гістріон   184 
 -інструменталіст   169, 183, 
184, 191 
 -любитель   82 
 мандрівний   82, 86, 90 
 міський   18 
 професійний   17, 82, 83, 
85, 88, 89, 198, 200, 213, 214, 
217, 222 
 сліпий   191 
 -співець   74, 75, 112  
 цеховий   89 
музикознавиця   119 
музикознавство   8, 13, 22, 29, 
33, 72, 86–88, 97, 106, 109, 
152, 175, 182, 189 
музикологія, музиколог   18, 
22, 81  
музикування   18, 69, 158, 
181, 182, 184, 185, 198, 216, 
221 
музична Академія   160 
 діяльність   88, 126, 175 
 едукація  162, 170, див. ще 
музичне виховання, освіта 
 енциклопедія   119, 121, 
174 
 естетика   109 
 етнологія   46  
 етнопедагогіка   169 
 іграшка   170–172 
 історія   7, 25, 28, 33 
 композиція  132, 151 
 культура   8, 13, 15, 18–20, 
22, 24, 27, 28, 30, 32–34, 54, 
58, 63, 70, 77, 81, 98, 103, 112, 
125, 138, 167, 169, 178, 185, 

188, 189, 215, 217, 219, 220, 
222, 224 
 освіта   159, 160, 173, 178 
 пам’ятка   7, 188  
 педагогіка   121, 159 
 споруда   152, 158, 198    
 творчість   10, 28, 29, 33, 47 
 теологія   136  
 термінологія   22, 176 
 україністика   19, 22 
 фольклористика   46 
 форма    86 
музичне мистецтво   2–4, 7–10, 
17–19, 22, 26–28, 32, 34, 56, 
59, 78, 86, 96, 106, 111, 121, 
125, 157, 160, 173, 174, 188, 
197–199, 201, 204, 208, 210, 
213, 214, 217, 219, 222, 224, 

див. ще мýзика 

 застереження   136 
 знаряддя   76, 162, 179 
 навчання   170 
 оформлення, супровід   37 
музичний діялект   50  
 знак   176, див. ще нотопис 
 матеріял   27, 32  
 комплекс, система   34, 129  
 образ   157, 194      
 побут   4, 28, 33        
 професіоналізм   89, 90, 
204, 217, 222 
 світ   97 
 сиґнал   135, 136     
 супровід   87   

твір   75     
феномен   29, 33 
фольклор   47  

музичні відомости   25, 31, 
216, 221 
 здібности   124–126, 144, 
216, 217, 221, 222 
 знаряддя   76, 161, 162 
 інструменти археологічні   
11, 34–36, 182 
 ліроподібні   190 
 навички   123  



289 

музично-виразовий   80 
 -драматичний   57, 58, 86, 
90 
 -інструментальна культура   
170, 183 
 -етнографічний   47 
 -поетичний   12, 46, 50, 56, 
68, 96, 97, 98, 104, 124, 142 
 -стильовий   46, 89, 106 
 -фольклорний   87 
Musica humana   19, 247 
Musica sacra   175, 228 
мундштук   207 
Н 
навершя-калатальця   131, 132 
народна творчість   4, див. ще 
фольклор 
напів церковний    89 
наспів   124 
новорічні забави   82 
Номоканон, див. Кормча 
нотація   192, 217, 222 
 нотопис безлінійний   98, 
174–176 
 палеовізантійська   96 
nota quadrata   175 
нота, ноти   13, 57, 89, 175  
нотні пам’ятки   8, 96 
нотована, нотований   94, 96, 
106, 108, 164, 165, 167, 174, 
216, 221 
нотолінійний, нотопис ліній-
ний   8, 80, 89, 96, 97, 103, 
106, 175  
О 
обертон   144, 146 
образ музичний   73, 80, 157, 
194 
образно-поетичний   46, 80, 
122  
обряд, обрядовість   49, 55–57, 
63–67, 123, 169, 207 
 весільний   56, 57, 181 
 дохристиянський   55, 81, 
124, 127, 134, 201, 215, 220 
 позалітургійний   213    

 поховальний   66 
 ритуальний   127, 181, 201           
 християнський   25, 40, 63, 
64, 91, 97, 100, 102, 108, 109, 
111, 127–129, 134, 136, 143, 
216, 221 
обрядовий музичний твір   10, 
108  
обдарування мистецькі   69, 
123, 126, 167, 216, 221, див. 
ще здібности 
одноголосий    97, 106, див. ще 
монодія, монодійний 
Октоїх   53, 95, 96, 165, 174 
оповідач   82, 164 
оповідь-спів   7  

òрган   162 

оргáн (музичний інструмент)   
87, 107, 183, 189, 193 
органчик   109 
органіст   18 
органіструм   191  
органологія, органолог/органо-
логиня   13, 180, 189, 217, 222 
оркестр   34, 200 
освіта музична   8, 99, 159, 
160, 169, 175, 177, 178, 216, 
221 
оспівувати   162 
П 
паламар   155 
палиця брязкуча (муз. інстру-
мент)   180 
панегірично-величальний   72 
Паремія   96 
писанка 170, 171 
 -брязкальце   171    
пискавец   180 
пищавка   180 
пищик (див. мундштук) 
«півець», див. співак 
півчий   12, 97, 110, 113–118, 
121, 162, 174, див. ще співак 
церковний 
піп, попович   58, 110, 155, 
див. ще священник 



290 

пісенний фольклор   10, 50, 54, 
70 
 збірник    213 
пісенність   103  
 давня, язичницька   13, 47, 
50, 106 
пісенно-мелодичний   79 
пісенно-музичний   70 
пісенно-прославний жанр   97, 
98, див. ще: колядка, пісня-
хвала, билина й ін. 
пісенно-танцювальний    86, 
87, 90 
піснеспів   54, 101–106, 165–
167, 176, 208, 213  
 сакральний, священний, цер-
ковний   104, 111, 130, 143, 164, 
208, 216, 221, див. ще 
гимнографія, богослуження та ін.  
пісні-хвали   7, 25, 55 
піснетворець   123 
пісня   13, 46, 54, 56, 57, 69, 
70, 74–76, 78, 86, 87, 117, 118, 
123, 161, 192, 201 
 богослужбова   99 
 богохвальна   58, 69 
 весільна   56, 57  
 величальна  72, 78, 118, 
214, див. ще пісня-хвала, 
хвалебна 
 військова   201, 202 
 героїчна   125 
 давня   115 
 дохристиянська   106, 107 
 дружинна   79 
 духовна   88                      
 забава   55  
 історична   63, 71, 73, 79, 
81, 215, 220 
 календарно-обрядова   124, 
175 
 княжа   79                      
 козацька   63, 66 
 колискова   175 
 -колядка   55 
 купальська   55 

 ліро-епічна   10, 73 
 лірично-побутова   10, 63  
 -молитва   7  
 монастирська   79 
 народна   47, 66, 86           
 неприурочена епічна   10  
 обрядова   57, 63, 66         
 побажально-величальна   72  
 польська   201, 203 
 приурочена обрядова   10 
 релігійна   182 
 реміснича   79 
 рицарсько-дружинна   72, 81  
 річного календарного циклу  55 
 русальна   55         
 селянська   79 
 скомороська   86 
 тріумфальна   161 
 українська   55–57, 63, 72, 
74, 107, 191 
 фольклорна   54, 66, 67 
 -хвала, хвалебна   68, 78–
81, 98, 118, 161, 213  
пісеньки   89 
плачі-голосіння  46, 56–63 
плектр   189 
плескати в долоні   76, 84, 181 
побрязкувати   152 
поет   69, 110, 114, 118, 121, 
182, 183 
 -співець   69,114, 118, 182 
поезія дружинна   68, 70, 78–
79, 81, див. ще пісні-хвали 
    обрядова   123 
 скальдів   125 
поема   110 
поетичний   115, 161 
покаянні вірші   212 
поліорганний   180 
поліфонія   57 
полонинський хід   206 
попискало   180 
похоронні голосіння, див.  пла-
чі-голосіння   
приспів   108 
притупування   181 



291 

професіоналізм музичний, див. 
музичний професіоналізм 
псалмопівець   130, 190 
псалом   130, 161, 162, 196 
псаломщик   116 
псалтеріум трикутний   186, 
187 
Псалтир   21, 51, 52, 93, 127, 
130, 161–163, 174 
псалтир (муз. інструмент)   
162, 184, 197 
Р 
ребек   77, 78, 186, 188, 198 
ребро (муз. інструмент)   180 
регістр   206 
реґент   89 
резонатор   100, 189 
реквізиція дзвонів   139 
реля   191  
Ренесанс   89 
репертуар   50, 84, 88, 184, 
200, 214  
 гимнографічний   96  
 пісенно-танцювальний   87, 
90 
 церковно-пісенний   103 
речитатив   57, 70, 72 
реципієнт   113 
решето – див. бубон дзвін-
ковий 
ритм   47, 54, 57, 66, 181 
ритмічний рух, танець   34 
ритуал   37, 45, 65, 86, 90, 
124, 128, 129, 134, 138, 181, 
207, 208, 210 
ріг, ріжок (муз. інструмент)   
180, 187, 199, 204, 209 
розспів    175 
розтруб (у муз. інструменті)   
206 
рукописні богослужбові книги   
91–97, 99, 103, 108, 111, 159, 
162, 164, 167, 174, 213, 216–
218, 221–223 

рýра, див. труба 
русалії   83, 123 

С 
сага   70, 75 
самозвучний муз. інструмент   
180, 181, див. ще ідіофон 
свиріл, свирі(е)ль   89, 180, 
193 
свистіти    197 
свисток, свистун, свистунець  
170, 173, 180, 198 
святилище дохристиянське   
64, 124 
священник, священнослужи-
тель   104, 105, 109, 111, 125, 
127, 162, 163, 174, 204, див. 
ще піп 
секунда   72 
семантрон, див. било 
серце (язик) дзвона   132, 144, 
146 
сиґнал, сиґналізація   128, 
133, 135, 136, 141, 142, 156, 
182, 196, 200, 209 
синагога   105 
синантроп   129 
синкретизм   63 
Систематика музичних інстру-
ментів   35 
систр   127 
скальд   120, 125 
сковорідка дзвона   140 
«скомоні» (угорські музики)   
213 
скоморох, скомороство   5, 6, 
21, 76, 77, 82–90, 123–189, 
212 
скрипиця   187 
скрипка   77, 89, 186, 187, 191 
скрипторій   174 
скульптура   26 
словесно-музичний   215, 220 
Служба Божа, див. богослу-
ження 
Служебник    95, 96   
смик, див. гудок 
смичок, смичковий   76–78, 
191 



292 

сміхотворець   83 
собор, див. церква 
сопілка   35, 36, 173, 180, 186, 
192, 193, 198 
спів, співати   34, 58, 74–76, 
103, 108, 110, 115, 118, 119, 
124, 129, 130, 161, 165, 169, 
183, 190, 195, 212 
    богослужбовий, церковний   
8, 18, 28, 33, 66, 74, 81, 91, 
97, 98, 100, 102–109, 136, 143, 
152, 158, 167, 174, 175, 201 
 величальний, звеличуваль-
ний, прославний   78, 80, 81 
 гуртовий, хоровий   34, 59, 
152, 200–204 
 демественний   105         
 духовний   110      
 ірмолойний   96 
    канонічний   167            
    кондакарний   108, 109 
 літургійний   167, 175 
 мелізматичний   108  
 милозвучний   7 
 обрядовий   64, 67, 108         
 похоронний   60  
 сакральний   100, 101, 103, 
124, 208, 217, 222 
 святковий   81 
 строчний   105 
співак   7, 76, 82, 108, 109, 
111, 113–115, 117, 120, 121, 
126, 170, 177, 202, 203, 208, 
214, див. ще півець  
 професійний   89, 112, 175 
    сліпий («Божа людина»)   
191 
    «словутний» 112–117, 121, 
125 
співаний   109 
співаниця   191  
співацька, співоча культура   
109 
співець-виконавець   25, 30, 
74–76, 78, 81, 88, 112–118, 
120, 121–125, 182 

 -воїн  121 
 -дружинник   122 
 народний   74 
  -професіонал   182 
 -рапсод   214 
 світський   112, 115, 123, 
125 
 церковний   108, 112–114, 
125, 167  
 «чарівник»-віщун   123, 124 
співзвучність   54 
співомовний   49 
співоча/півча традиція   12 
спів, співи 24, 195, 200, 201 
  дохристиянський   55 
  обрядовий   111, 117 
  різдвяний   72 
  сакральний   117, 142 
  церковний, мистецький, 
милозвучний, яскравий   4–6, 
27, 32, 66, 81, 97, 101, 102, 
106, 111, 142, 174, 200, 207     
співці   70, 88 
співці-поети, див. поети-співці 
сприймати музику (слухати її)   
20, 175, 213, 214 
старина   70 
стиль музичний   103 
Стихирар   106, 165 
стінопис   165 
Страсті   77 
струна   76, 78, 162, 189, 191 
струнний інструмент   122 
струнно-щипковий інструмент   
70, 191  
субкварта   191 
супровід музичний   78, 87, 
109, 119,  191, див. ще аком-
панемент 
сурма   142, 162, 166, 189, 
198–200, 204, 205, 207, 209 
сурмач   182 
сурмити   182, 199 
сурна, див. дудка 
сфрагістика, сфрагістичний   
159 



293 

Т 
табулятура   87 
танець   36, 56, 76, 87, 89, 181, 
212 
танцюрист   82 
тарахкальце   171 
тарілки металеві (муз. інстру-
мент)   162, 189, 198 
твір музичний   78, 213 
творчість мистецька   5, 6, 42, 
45, 46, 69, 74, 82, 85, 86, 88, 
90, 113, 116, 121, 122, 124, 
144, 180, 182–184, 214, 215, 
220 
 дружинна   183 
 мітопоетична   123 
 музична   29, 33, 81, 108, 
116, 151, 155, 158 
 музично-поетична   50, 68, 
69, 81, 116, 124, 183 
 народна, традиційна   21, 
28, 33, 54–57, 71, 78, 160, 187  
теленка вербова   180 
те(и)линка   180 
тембр   54, 144, 196 
темп   176 
тенор   57, 191 
теорбан  75 
теорія музики   29 
терція   72  
тимпан   162 
Типікон (Устав церковний)   
102, 134 
тіло, корпус дзвона   146 
tintinnabulum   128, див. ще 
дзвінок 
тон   57, 180 
тональність   164 
торохкавка   180 
традиція співоча    89 
трембіта   180, 198, 205–207 
тривалість звука   96, 174 
Тріодь   95, 96, 105, 165 
троїсті музики    88, 90 
тропар   110 

труба, трубка (аерофон)   83, 
123, 128, 166, 197, 199–201, 
204, 205–207 
трубадур   118, 184 
трубач    89, 200, 205, 206 
трубити   1 97, 199 
трувер   184 
тяги укріплюючі   140, 147 
У 
удари ритмічні   34, 128, 141, 
146, 153, 181, 199 
ударне кільце дзвона   140, 146 
ударний самозвучний інстру-
мент (див. ідіофон) 
україністика   22 
ультразвук   127 
унісон   57, 76, 191 
усна музично-поетична твор-
чість   3, 10, 21, 46–47, 50, 
54–64, 67, 69, 70–74, 78–82, 
див. ще скоморохи 
усно-пісенна творчість  46, 47  
Устав (Типікон) церковний   
53, 134, 137, 155 
учитель музики   173, 174, 
див. ще дяковчитель 
Ф 
феномен музичний   29, 33, 
144, 146, 192 
фідель   77, 78, 188 
фіналіс   57 
“флейта Пана”   35, 36, 193 
флейта відкрита   35, 180, 189, 
198 
 дерев’яна   172, 192 
  народна   179, 180 
 свисткова   180 
флояра   180 
фольклор    5, 6, 10, 15, 46–49, 
54–56, 63, 66, 67, 70–72, 78, 
86, 89, 119, 151, 155, 160, 187, 
191, 204, 211, 215, 220 
 пісенний   8, 10, 27, 32, 50, 
54, 59, 81, 89 
фольклорист   56, 150 



294 

фольклорний   8, 46–67, 187, 
див. ще билини, фольклор 
фольклористика   17, 46, 50, 
86, 179, 189 
фоярка   180 
фреска   153, 163, 167, 169, 
185–187, 209 
функції мистецтва   34, 45, 73, 
124, 138, 146, 181, 196, 197, 
200 
фуркало, фуркотало   170, 172 
Х 
«хвали»   55, 166, див. ще 
пісня-хвала    
хор   99, 110, 111, 115, 166, 
175 
хорал   175 
хорист, хористи   164, 167 
хордофон   76, 190, 191, 198 
хоровод   65, 69 
християнство   15, 18, 40, 63–
66, 81, 84, 91, 92, 97, 106, 107, 
124, 128, 143, 158, 167, 215, 
216, 220, 221 
хроматизм   66 
Ц 
цар-псалмопівець   130 (див. 
ще Давид, цар) 
церемоніял   207, 208, 210, 211 
церква (культова споруда), 
храм  42–44, 58, 61, 62, 64, 89, 
99, 100–106, 109, 123, 134, 
139, 142, 143, 150, 152–156, 

159, 160, 165, 166, 174, 186, 
189, 208  
церковні общини  63 
церковнослужитель   104, 110, 
174 
церковно-співочий   80 
цимбали   89, 162, 191 
цитра   189 
Ч 
чабарашка   63 
чарівник-віщун   123 
чернець, черниця   155, 163 
читання Святого Письма   124 
чистота інтонування   109 
чудець   75 
чуринга   170 
Ш 
шаман   36 
шалмай, шалмей   180, 186 
шелести (шелегінди, шелеста-
ло)   180, 195, 196 
шелестіти   196 
шпільман   83, 86 
штукар   82 
шумка   63 
шьміґа   170 
Щ 
щедрівка   55, 72, 78 
щипкова(ий) 189,  див. ще 
звуковидобування щипкове 
Я 
язик дзвона, див. серце дзвона 
язичково-щипковий   193 
 

 
 

  



 

Наукове видання 
 
 
 

КІНДРАТЮК Богдан Дмитрович 
 

НАРИСИ МУЗИЧНОГО МИСТЕЦТВА 
ГАЛИЦЬКО-ВОЛИНСЬКОГО 

КНЯЗІВСТВА 
 
 
 

Головний редактор Василь Головчак 

Редактор англомовного тексту Лідія Цимбаліста 
Комп’ютерний набір Богдан Кіндратюк 

Комп’ютерне верстання Віра Яремко 
Коректор Ростислав Лещишин 

 
Дизайн обкладинки розробили Дмитро Кіндратюк (молодший) 

і Наталія Рогужинська на основі пропозиції Федора Лукавого 
з використанням сторінки Віденського октоїха й реконструкції 

церкви св. Пантелеймона в с. Шевченкове що біля Галича 
 
 
 
 
 

Підп. до друку 12.12.2024. Формат 60х84/16. 
Гарнітура  «SchoolBookс», «Times New Roman»,  

«KyivType Titling Black2». Ум. друк. арк. 17,1. Тираж 300 пр.  

 
 

Видавець  
Прикарпатський національний університет 

імені Василя Стефаника 
76018, м. Івано-Франківськ, вул. С. Бандери, 1, 

тел. 75-13-08, e-maіl: vdvcit@pnu.edu.ua 

Свідоцтво суб’єкта видавничої справи ДК № 7616 від 26.05.2022 
 

Виготовлювач 
Приватний підприємець Бойчук А. Б. 

Івано-Франківськ. 

Свідоцтво про держреєстрацію № 11196 від 25.05.2001 
Телефон, електронна адреса автора: (067) 342 21 65; (066)679 25 72 

e-mail: bohkind@ukr.net; bohdan.kindratiuk@pnu.edu.ua 
ISBN 978-966-640-568-8 

mailto:bohkind@ukr.net


 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Книга надрукована за сприяння  

міського голови Руслана Марцінківа  
та підтримки Івано-Франківської міської ради 

 

 


